
numero 2
AGOSTO - SETTEMBRE - OTTOBRE 2025

La Voce
DELLA COMPAGNIA DI SANT’ANGELA • BRESCIA

Po
st

e 
Ita

lia
ne

 S
.p

.A
. -

 S
pe

d.
 in

 A
bb

. P
os

t. 
- D

CB
 B

re
sc

ia



La Voce
DELLA COMPAGNIA
DI SANT’ANGELA
BRESCIA

numero 2
AGOSTO - SETTEMBRE - OTTOBRE 2025

via F. Crispi, 23 - 25121 BRESCIA
Tel. 030 295675 - 030 3757965
www.angelamerici.it - info@angelamerici.it

Aut. del Trib. di Brescia n. 24/69 del 5 settembre 1969
Direttore responsabile: Luciano Zanardini
Stampa: Com&Print srl - Brescia - www.com-print.it

Poste Italiane S.p.A. - Sped. in Abb. Post. - DCB Brescia







4

Presentazione Superiora

Omelia del Vescovo in occasione 
del rito di presentazione 

della Superiora e del Consiglio 
di Compagnia 2025-2030

Un momento come questo porta con sé la sua emozione e 
sono contento di viverlo e felice di poter augurare a tutti voi un 
buon lavoro.
Alla luce delle parole che abbiamo ascoltato, S. Angela ricorda 
che tutto deve essere compiuto per il solo bene della Chiesa 
e della Compagnia. Raccomanda inoltre la comunione, sentirsi
profondamente unite nel nome del Signore e desiderose di 
offrire questa testimonianza alla Chiesa e al mondo. Vorrei 
adesso raccogliere semplicemente un pensiero dalla Parola di 
Dio che abbiamo ascoltato. Questa Parola intende prepararci 
a celebrare con autenticità la Pasqua del Signore. Siamo ormai 
allinizio della Settimana Santa. Questa sera avremo con i nostri 
giovani la veglia della Palme e domani celebriamo la Domeni-
ca delle Palme, che ricorda lingresso di Gesù a Gerusalemme.
Questo ingresso lo porterà poi alla sua Passione e alla sua 
Resurrezione. Siamo nel cuore dellanno liturgico e siamo an-

Mons. Antonio Tremolada



5

Presentazione Superiora

che nel mistero che rappresenta il centro della nostra fede: la 
Morte e Resurrezione del Signore, cioè il mistero pasquale. Ci 
conceda il Signore di vivere questi giorni con quella intensità 
che è in grado di offrirci, perchè questa è lunica settimana che 
qualifichiamo come santa. Ebbene, che cosa ci dice la Parola 
di Dio, in particolare il brano del Vangelo? Il brano del Vangelo 
è preparato dalla prima lettura, che è tratta dal libro del pro-
feta Ezechiele. Il profeta preannuncia un tempo di grazia, che 
descrive così: “Non si contamineranno più con i loro idoli, con 
tutte le loro iniquità. Io li libererò da tutte le ribellioni con cui 
hanno peccato, li purificherò. Saranno il mio popolo e io sarò 
il loro Dio”. Questa è la formula dellAlleanza, la formula del-
lamore di Dio per il suo popolo: Sarò il loro Dio. Poi si parla 
del servo di Dio che riprende lopera di Davide: “Il mio servo 
Davide regnerà su di loro, vi sarà un unico pastore per tutti. 
Abiteranno nella terra che io ho dato al mio servo Giacobbe, 
quella terra in cui abitarono i loro padri. Il mio servo Davide 
sarà loro re per sempre”. È il preannuncio del Messia di Dio 
che troviamo anche in altri libri dei profeti e che qui Ezechiele 
presenta a partire dalla figura di Davide.
Questa profezia trova il suo compimento nella persona di Gesù. 
È lui il re-pastore che unificherà tutto il gregge. Vorrei sottoli-
neare questo particolare: la missione del Re, che trova il suo 
compimento nella persona di Gesù, ha questo scopo: tenere 
uniti, fare in modo che il popolo non si disgreghi, che luno si 
senta profondamente legato allaltro a costituire un popolo. 
Tutto questo viene ripreso in modo sorprendente nel testo del 
Vangelo, in unoccasione che, a prima vista, non è molto positi-
va. Si tratta della riunione del consiglio di Gerusalemme voluta 
dal sommo sacerdote, che si tiene perchè si deve prendere un 
provvedimento nei confronti di Gesù. I capi del popolo, le au-
torità giudaiche di Gerusalemme, si sono resi conto che Gesù 
sta creando un problema molto serio e che la situazione non è 



6

Presentazione Superiora

più sostenibile, perchè il popolo lo sta seguendo: “Che cosa 
facciamo? Costui compie molti segni. Se lo lasciamo continua-
re così tutti crederanno in lui. Verranno i Romani, distruggeran-
no il nostro tempio e la nostra nazione”. Questuomo è peri-
coloso, perchè ci mette nella condizione di confrontarci con i 
Romani. Tutta questa gente che lo sta seguendo, questa folla,
suscita preoccupazioni. I nostri nemici potrebbero reagire 
e decidere di distruggere tutta la città, di bruciare il tempio. 
Queste persone ragionano in un certo modo, non si sono la-
sciate minimamente interrogare dalla persona di Gesù e danno 
una valutazione che proviene da un punto di vista puramente 
sociale. I grandi prodigi che Gesù ha fatto e dei quali sono stati 
spettatori non hanno ai loro occhi nessun valore. Perciò uno di 
loro, il sommo sacerdote di quellanno, dice: “Voi non capite 
nulla, non vi rendete conto che è conveniente per voi che un 
solo uomo muoia per il popolo e non vada in rovina la nazione 
intera”. Queste sono le parole che pronuncia Caifa. Da quel 
momento decisero di ucciderlo, perchè era pericoloso, perchè 
la nazione giudaica rischiava, perchè il tempio rischiava. Occor-
reva quindi ucciderlo, nonostante non avesse commesso nulla 
di male, ma avesse fatto solo del bene. Rimaniamo impressio-
nati da questo giudizio così ingiusto e ci domandiamo cosa ci 
sia dietro questa decisione così assurda, così ingiustificata, così 
squilibrata. Cè un cuore che si è indurito. Il cuore può diventa-
re molto duro se è troppo ripiegato su se stesso, sui propri in-
teressi, sulla propria visione delle cose, non riesce neanche più 
a riconoscere il bello che ha intorno. Questi non capiscono che 
hanno davanti il Salvatore del mondo e decidono di ucciderlo.
Però levangelista Giovanni si ferma su un particolare a cui dà 
una sua interpretazione, che è quella che ci interessa: “Que-
sto però Caifa non lo disse da se stesso”, cioè che era bene 
che morisse uno solo per il popolo, “ma lo disse facendo una 
profezia”, cioè parlando in nome di Dio. Disse cioè che Gesù 



7

Presentazione Superiora

doveva morire per la nazione, e non soltanto per la nazione, 
ma anche per riunire insieme i figli di Dio che erano dispersi. 
In effetti la sua morte avrà questo effetto: riunirà gli uomimi e 
le donne che crederanno in lui, ne farà una grande famiglia, ne 
farà il nuovo popolo di Dio. Gesù aveva detto ai suoi discepoli: 
“Quando sarò innalzato da terra attirerò tutti a me”. Lui è la 
ragione della nostra unione. Lui continuamente ci unisce, ci 
mantiene uniti. Noi siamo uniti grazie a Lui. È nel suo amore 
che riusciamo ad essere uniti tra di noi, perchè tendenzialmen-
te ognuno pensa a se stesso. Siamo fatti così: ognuno pensa a 
se stesso, poi si apre un pochino e cerca di capire gli altri, ma in 
realtà ognuno cerca se stesso in maniera più o meno raffinata. 
Lunico che è capace, adagio, adagio, di creare tra di noi lega-
mi veri, profondi e intensi è proprio il Signore con la sua grazia, 
che ci avvolge interiormente.
Ecco quanto vogliamo raccogliere da queste pagine che la Pa-
rola di Dio ci consegna oggi allinizio di questo cammino che 
riprende. È laugurio che io vorrei fare alla nuova Superiora, al 
nuovo Consiglio e a tutte voi, che viviate sempre più lesperi-



8

enza di una profonda comunione reciproca, che siate sempre 
unite tra di voi e che offriate questa vostra testimonianza alla 
Chiesa.

Ricordate che questo sarà possibile a condizione che ciascuna 
si apra alla potenza della grazia del Signore.

Ci uniamo tra di noi se ognuno si lascia attirare dal Signore: 
“Quando sarò innalzato da terra attirerò tutti a me”. Se Lui at-
tira tutti, tutti ci riuniamo. Se non ci lasciamo attrarre, ognuno 
andrà per la sua strada.

Chi è consacrato al Signore sa che è chiamato a dare prima de-
gli altri la testimonianza della fraternità, della comunione. Sap-
piamo quanto S. Angela Merici insistesse in Compagnia con le 
sorelle: è il vostro modo di vivere la carità che il Signore ha co-
mandato ai suoi discepoli, di vivere cioè quellunico comanda-
mento che Lui ci ha lasciato: “Amatevi come io vi ho amato”. Vi 
accompagni dunque il Signore e vi mantenga sempre più unite 
e consenta a voi di offrire alla nostra Chiesa, che davvero ne 
ha tanto bisogno, la testimonianza di una comunione condotta 
nel tempo in maniera fedele.

Testo non rivisto dall'autore

L’ultima voce mia, che vi ripeto e colla quale
fin col sangue vi prego, è che siate concordi

ed unite insieme tutte di un cuore e d’una volontà.
Siate legate col vincolo della carità

l’una con l’altra stimandovi, aiutandovi
e sopportandovi in Gesù Cristo.

Presentazione Superiora



9

Saluto iniziale della Superiora

I nizio questo servizio in debolezza, sapendo però che, sin 
dagli inizi, il protagonista indiscusso nella vita di Sant’An-

gela e nella vita della Compagnia è stato lo Spirito Santo. 

A Lui allora affido la mia debolezza perché ne faccia ciò che 
gli piace, e che possa ritenere utile per la Compagnia. 

Mi affido anche alla preghiera di ogni Sorella, so per certo 
di poter contare in particolare sulle Consorelle anziane e 
malate, e sulla piccola fraternità che è in Casa di riposo a 
Marone, me l’hanno promesso.

Non ho particolari progetti miei, desidero solo che sui passi 
da operare facciamo l’esperienza dell’INSIEME cui costan-
temente Angela si appella. Un ‘insieme’ che oggi si chiama 
anche ‘stile sinodale’, che mi auguro possa caratterizzare 
l’impegno del Consiglio, delle commissioni, e della Com-
pagnia tutta.

Sant’Angela ci insegna che si governa custodendo la frater-
nità. 

Giuseppina Pelucchi



10

Saluto iniziale della Superiora

Come la si possa vivere ce lo suggerisce nei Ricordi; nel pro-
logo in particolare colgo questo passaggio che mi pare ne 
costituisca la condizione previa “...Quanto dovete pregare 
Dio che vi illumini e vi diriga e vi insegni quello che dovete 
fare per amor suo in tale compito...”. 

Sant’Angela allora sia in mezzo a noi aiutando la nostra 
preghiera (come promette nel IX ricordo), ci soccorra nel 
discernere la via da percorrere e ci leghi l’una all’altra col 
legame della carità. Così potremo sentire che ancora oggi 
ci ripete, con viva sollecitudine: “...state contente, e abbiate 
viva fede e speranza...”.



11

La parola del Superiore

Quando abbiamo un brano biblico inserito in un contesto litur-
gico o di preghiera, sappiamo bene che diventa parola di Dio 
per noi OGGI.
Invito quindi ciascuna di voi a chiedersi cosa dice il Signore 
oggi alla vostra vita tramite queste parole. 
Attenzione però che non dobbiamo pretendere che cambino 
gli altri, ma dobbiamo cambiare noi e questo brano dice la vo-
lontà di Dio sulla nostra vita personale.
Io devo sentirlo per me e perché Dio, che mi ama da Padre, 
vuole che io cambi specchiandomi in questo brano.

Paolo scrive alla Chiesa di Corinto, una chiesa molto giovane 
che lui ha fondato alcuni anni prima, una chiesa alle prime armi 
nella fede. 
In questa lettera Paolo puntualizza le cose che non stanno an-
dando bene. La prima critica è che i cristiani di Corinto fanno 
a gara tra di loro nell’essere uno più bravo dell’altro. Per loro 
la persona più importante era colui che sapeva parlare in altre 

Don Gaetano Fontana

INTERVENTO ALL'ASSEMBLEA 
DI FINE MAGGIO 2025

Commento a Corinzi 5,6-8.



La parola del Superiore

12

lingue (glossolalia). Il se-
condo problema (capitolo 
quinto) riguarda l’immora-
lità. 
Paolo scrive alla Chiesa di 
Corinto e il Signore scrive 
a me e a ciascuna di voi: 
“Non è bello che vi vantia-
te”. 
Vantarsi non è bello e non 
è opportuno.
“Non sapete che un po’ di 
lievito fa fermentare tutta 
la massa? Togliete via il 
lievito vecchio per essere 
pasta nuova, poichè siete azzimi. Infatti Cristo, nostra Pasqua, è 
stato immolato”. 
Cosa c’entra il mistero della Pasqua con i pani azzimi? 
Il versetto 8 dice “Celebriamo dunque la festa non con il lievito 
vecchio, nè con il lievito di malizia e di perversità, ma con gli 
azzimi di sincerità e di verità”. 
Chiediamoci: sono lievito o azzimo?
A quel tempo il pane veniva fatto quotidianamente. 
Ogni giorno, fino a Pasqua, si reimpastava parte dell’impasto 
realizzato il giorno precedente aggiungendo altra farina. 
A Pasqua veniva gettato via il pezzo avanzato di pasta lievitata 
e si faceva il pane con farina e acqua, per cui, non essendoci il 
lievito, il pane era azzimo. 
Il giorno dopo si metteva il lievito e si ricominciava il ciclo fino 
alla Pasqua successiva. Paolo attraverso queste parole vuole 
chiedere ai Corinzi e a tutti noi se siamo impasto vecchio o no-
vità, ovvero pane azzimo. 
Siamo sempre rinnovati nella Pasqua del Signore.



La parola del Superiore

Chiedendo di togliere il lievito vecchio, Paolo ci invita ad essere 
pasta nuova. 
C’è chiesto un passaggio, e questo passaggio lo dobbiamo 
fare. 
Con la passione, morte e resurrezione di Cristo noi siamo pas-
sati ad essere azzimi, cioè pasta nuova. 
Chiediamoci: noi siamo pasta fatta con il lievito vecchio o siamo 
azzimo, cioè novità? 
Nella Bibbia il lievito ha un senso positivo e uno negativo. Qui 
viene usato nel senso di qualcosa di vecchio, ma in Luca 13, 20-
21 Gesù, per spiegare la realtà del Regno di Dio, della signoria 
di Dio nel mondo, dice: “Il regno dei cieli è simile al lievito che 
una donna prese e mescolò in tre misure di farina, finché non fu 
tutta lievitata”. In questo caso il lievito è qualcosa di positivo. 
Ognuno di noi si chieda che tipo di lievito è e in quale pasta si 
butta perché possa lievitare.

La nostra vita è festa e i fermi propositi di ubbidienza, povertà 
e castità non sono un optional nella vita. Voi, come figlie di S. 
Angela, dovete essere una testimonianza sia nelle vostre realtà 
di vita che nella Chiesa di Brescia, donne che sanno comunicare 
a tutti che siamo in festa. 
«Celebriamo dunque la festa non con il lievito vecchio, nè con 
il lievito di malizia e di perversità, ma con gli azzimi di sincerità 
e di verità”. 
Malizia è essere cattivi e malvagi come qualità dell’animo. È una 
disposizione di animo, un’intenzione in opposizione alla virtù. 
È ciò che impedisce la virtù stessa. 
È il vedere le cose con un filtro che è il giudizio. 
La perversità è essere disonesti e spregevoli. 
È un disagio laborioso, un macinare qualcosa di negativo den-
tro di sè. 
La sincerità è ciò che è giudicato alla luce del sole. 13



La parola del Superiore

14

La verità richiede semplicità, trasparenza, coerenza e assenza 
di ipocrisia. 
La verità è l’azione che svela in opposizione al nascondere. 
Gesù, che si è fatto carne, ha tolto il velo al volto di Dio che ci 
è Padre. 
La verità è l’azione di portare alla luce qualcosa, togliere il velo, 
vedere qualcosa in modo nuovo. La verità è fare spazio alla 
novità di un incontro, alla bellezza di ciò che ci capita anche in 
mezzo alle prove della vita. 
Sempre nella lettera ai Corinzi, al capitolo 10, Paolo ci dice “Vi 
esorto, pertanto, fratelli, per il nome di nostro Signore Gesù 
Cristo a essere tutti unanimi nel parlare, perchè non vi siano 
divisioni tra di voi, ma siate in perfetta unione di pensiero e di 
sentire». 
Continuando, nel capitolo 11, fa un discorso sull’Eucaristia. 
Paolo rimprovera gli abitanti di Corinto perchè durante la ce-
lebrazione dell’Eucaristia (che allora avveniva nelle case) alcuni 
mangiano a dismisura, mentre altri se ne vanno senza aver man-
giato. 
Paolo mette in guardia sulla possibilità che mangino il pane, 
senza che questo sia il corpo di Cristo. 
Non perchè non ci fosse la presenza reale di Cristo dopo l’atto 
consacratorio, ma perchè se non ci si sente uniti e in comunione 
con gli altri, si mangia un pane che ci condanna. 
Ecco perchè dobbiamo sempre chiederci se siamo azzimi di ve-
rità e di sincerità o lievito di malizia e di perversità.
Chiediamo al Signore, per intercessione di S. Angela Merici, 
di essere portatori e testimoni, con la nostra vita, di verità e 
sincerità.



La parola della Superiora

15

Carissime tutte, ci ritroviamo per la nostra assemblea di fine 
anno pastorale, in questi luoghi santi a noi così cari.
Don Flavio della Vecchia, nella conversazione che ci ha tenu-
to il 24 novembre scorso in occasione del V centenario del 
pellegrinaggio di Angela a Gerusalemme, ci ha ricordato che 
i Santuari sono luoghi in cui Dio si è fatto vicino all’umanità; 
e il nostro desiderio di arrivare ai santuari è l’espressione del 
nostro cercare di riappropriarci di un’esperienza di comunio-
ne con Dio. Poi continuava dicendo che collegato a questi 
luoghi vi è l’esercizio della memoria, un atto indispensabile 
perché fare memoria vuol dire dare senso alla propria identi-
tà, che però ha bisogno di continua purificazione. 
Ecco, per noi arrivare qui, è riappropriarci di questa esperien-
za, facendo memoria di come Dio si è fatto vicino all’umanità 
nella Brescia del cinquecento, e di come ancora OGGI Dio si 
fa vicino a noi, a ciascuna di noi attraverso l’eredità umana e 
spirituale di Angela Merici. 

INTERVENTO ALL'ASSEMBLEA 
DI FINE MAGGIO 2025

Giuseppina Pelucchi



La parola della Superiora

16

Che in questi luoghi è vissuta gli ultimi otto anni della sua vita, 
ha dettato la Regola, i Ricordi, il Testamento; qui ha fondato 
la Compagnia (almeno secondo lo storico Doneda), ha intes-
suto relazioni fortemente umanizzanti con le più svariate cate-
gorie di persone, ha annunciato Gesù, infatti ‘a tutti predicava 
la fede nel sommo Dio’, così ci ha testimoniato Pandolfo Nas-
sino suo contemporaneo.
Di lei oggi desideriamo fare un po’ memoria.

Dunque, cosa ci direbbe di questo oggi Angela? Forse, guar-
dando a ciò che succede in gran parte del mondo (Ucraina, 
Israele-Palestina, Sudan, Myanmar, Sahel, Siria, Congo, So-
malia, Mozambico, Yemen, ecc…), tormentato da violenze 
disumane e inimmaginabili, da guerre atroci che minacciano 
persino l’esistenza di tutto il genere umano, direbbe che è 
un tempo ‘pericoloso e pestifero’. È così che nel VII Ricordo 
definisce il tempo storico in cui lei vive.
E forse sono così un po’ tutti i tempi, perché come afferma 
senza mezzi termini san Giacomo nella sua lettera (Gc 4,1), ‘…
le guerre e le liti che sono in mezzo a voi non vengono forse 
dalle vostre passioni che combattono nelle vostre membra?…
bramate e non riuscite a possedere….invidiate e non riuscite 
ad ottenere, combattete e fate guerra…’. Ecco il problema 
nasce qui, e attraversa l’umanità di tutti i tempi, anche la no-
stra, attraversa anche noi. 
I conflitti che si accendono tra popoli, tra poteri economici e 
politici, tra famiglie e nelle nostre più modeste relazioni inter-
personali, nascono qui, dal cuore, in cui albergano passioni, 
bramosie, invidie. Noi non le vorremmo queste passioni mal-
sane, ma ci sono. Il problema vero è NON riconoscerle; solo 
riconoscendole si possono tenere a freno e - con la grazia del 
Signore - non lasciarsene sopraffare. È un esercizio spirituale 
che potremmo e dovremmo fare tutte.
Ce lo insegna bene sant’Angela nella sua preghiera, al capo 



La parola della Superiora

17

V della Regola, dove fa un esame impietoso della propria co-
scienza ‘…entrando nel segreto del mio cuore, dalla vergo-
gna non oso alzare gli occhi al cielo... vedo in me tanti erro-
ri, bruttezze e tendenze riprovevoli, come spaventose fiere 
e figure mostruose…Sono dunque costretta giorno e notte, 
andando, stando, operando, pensando, a confessarmene ad 
alta voce e a gridare verso il cielo, chiedendo misericordia e il 
tempo per fare penitenza...’. 
Non è schiacciata o sopraffatta da questa consapevolezza, 
al contrario. Con umiltà e fiducia consegna al Signore il suo 
cuore così come è ‘vilissimo ed impuro’ perché Lui bruci nella 
fornace del suo divino amore le passioni disordinate che lo 
abitano. E mette nelle mani del Signore il proprio libero ar-
bitrio e ogni atto della sua volontà… insieme al suo pensare, 
parlare ed operare’ (Regola capo V).



La parola della Superiora

18

La nostra fraternità, quell’essere ‘legate l’una all’altra col lega-
me della carità, apprezzandoci, aiutandoci, sopportandoci 
in Gesù Cristo’ (Ultimo Ricordo) non è minacciata dal nostro 
essere diverse nel carattere, o dai nostri punti di vista, dalle 
diverse formazioni o sensibilità. 
Che al contrario, devono emergere perché si possa INSIEME 
discernere la missione che lo Spirito Santo desidera conse-
gnare oggi alla Compagnia. 
È minacciata invece dalle passioni che abitano il nostro cuo-
re, dal desiderio, più o meno inconsapevole, di dominare, di 
emergere. O anche dalla paura di essere dominate.
Prenderne coscienza - con umiltà - è persino liberante, perché 
guardandole come qualcosa che è presente in noi ma che 
non vogliamo, ci sottrae alla loro schiavitù, al loro potere di 
guidare le nostre azioni.
Papa Leone nel suo discorso agli operatori della comunica-
zione, ai professionisti della parola, ha sottolineato l’impor-
tanza di ‘disarmare le parole’ per costruire una comunicazione 
che promuove la pace e la comprensione reciproca. Noi do-
vremmo poter ‘disarmare’ anche i nostri pensieri, quando ci 
accorgiamo che l’amarsi e l’andar d’accordo insieme è com-
promesso. Qui sant’Angela dice ‘se vi accorgete anche solo 
di un’ombra di siffatta peste, subito ponete rimedio… e non 
lasciate crescere per niente una tale semente nella Compa-
gnia…’ (Legato X).

Chiediamo allora ad Angela di accompagnarci nella via che 
lei ha tracciato per noi sue figlie spirituali, iniziando da noi 
stesse, dalla purificazione del cuore, dei pensieri, per arrivare 
ad essere donne di pace, come le è stato riconosciuto dai 
contemporanei che ci hanno testimoniato la sua straordinaria 
capacità pacificatrice sia tra i potenti (ricordiamo la guerra tra 
i Sala e i Martinengo, le famiglie più potenti di Brescia) sia tra 
gli umili (tra mogli e mariti, padri, madri e figli). 



La parola della Superiora

19

Anche noi potremo essere così vere donne di pace nei luoghi 
che quotidianamente abitiamo, nelle famiglie, nelle parroc-
chie, nei contesti sociali che frequentiamo. E nella Compa-
gnia potremo godere della beatitudine di essere sorelle che 
hanno un unico fine il ‘fare onore a Gesù Cristo, al quale - dice 
nel V Ricordo - hanno promesso la loro verginità e se stesse’. 
E allora il nostro essere Compagnia, non potrà che essere 
motivo di gioia e di consolazione, come ci è assicurato nell’ot-
tavo legato ‘…possano vedersi come care sorelle e così, ra-
gionando insieme spiritualmente, possano rallegrarsi e con-
solarsi insieme, cosa che sarà loro di non poco giovamento.
È l’augurio che tutte ci facciamo: il nostro ragionare insieme 
di oggi, per l’azione dello Spirito Santo, sia per tutte motivo 
di gaudio e di allegrezza.



Spiritualità

20

Per diversi motivi personali devo molto a sant’Angela: potrei 
raccontarne gli interventi diretti nella mia vita, ma più dove-
rosa è la riconoscenza che le devo per i grandi insegnamenti 
che mi hanno offerto la sua biografia di grande donna e di 
grande santa e quella sua “dottrina” eccezionale di fede e di 
pedagogia.
È, sì, eccezionale che nel secolo XVI una donna di modesto 
livello sociale, praticamente autodidatta, in ambiente perife-
rico, abbia corrisposto a elevate esperienze mistiche, abbia 
acquistato sapienza biblica, tessuto relazioni personali impor-
tanti e offerto chiare indicazioni organizzative, educative, so-
ciali e catechetiche.
“Colonnelle”! Mi ha sempre affascinato l’idea che Angela 
pensasse il suo “movimento per la donna” in termini milita-
reschi. Mentre Ignazio di Loyola trovava congeniale alla sua 
formazione e alle esperienze personali il costituire in “compa-
gnia” i suoi discepoli, Angela si ispira alle leggendarie vicen-
de di Orsola per muovere guerra agli inveterati pregiudizi e 
alle regole sociali che limitavano il potenziale sociale, nonché 

SANT’ANGELA MERICI



Spiritualità

21

religioso, delle donne: le “colonnelle”, a guida, a difesa, a sti-
molo della presenza e della azione delle donne nella famiglia, 
nella società e nella Chiesa… Brava, Angela! Che coraggio: 
affidare, valorizzare compiti vecchi e nuovi alle donne: un fem-
minismo, il tuo, tanto diverso dai proclami e dalle aspre riven-
dicazioni dei nostri giorni! Nella famiglia, sopratutto, ma non 
solo: incoraggiamento alla cultura, particolarmente religiosa 
e biblica, partecipazione al sociale e promozione a responsa-
bilità educative. Con quanta disinvoltura hai intessuto rappor-
ti con diversi ceti: dagli emarginati ai lavoratori, ai nobili, agli 
ecclesiastici! Non voglio qui percorrere le diverse esperienze 
esemplari della tua vita: do solo uno sguardo alla feconda 
diffusione del tuo carisma e spero vivamente che continui, in 
vecchie e nuove forme, a valorizzare il genio femminile nella 
Chiesa e nella società.

Sr. Maria degli Angeli
Monaca della Visitazione di Salò



Spiritualità

22

Fra Marco Ferrario

Giornata di formazione 
del 19 ottobre 2024

Gesù e la preghiera

Papa Francesco ha chiesto di dedicare quest’anno di pre-
parazione al Giubileo del 2025, alla preghiera. Molti si sono 
attivati con vari sussidi per aiutare il popolo di Dio a rispon-
dere a questa proposta del Santo Padre. 
Da parte nostra abbiamo scelto di farci guidare in questi riti-
ri, da un libretto del Dicastero per l’Evangelizzazione, scritto 
da Antonio Pitta, appena scomparso, dal titolo Le parabole 
della preghiera, edito dalla Libreria Editrice Vaticana. 
L’autore si propone di soffermarsi sulla preghiera di Gesù, 
in particolare sul Padre nostro, per poi affrontare le parabo-
le evangeliche della preghiera, quali aiuto importante per 
recitare e spiegare il Padre nostro. Queste parabole sono: 
l’amico importuno; la vedova e il giudice; il fariseo e il pub-
blicano; il fico e l’avvicinarsi del Regno. 
Gesù fu un uomo di preghiera, ne sentiva la necessità, 
tant’è che si ritirava spesso da solo per parlare con il Padre. 



Spiritualità

23

I discepoli, notando questo, gli chiesero d’insegnare loro a 
pregare (cfr. Lc 11,1). Luca ritrae Gesù nei momenti crucia-
li della sua vita: mentre prega durante il battesimo (cfr. Lc 
3,21), prima di scegliere i discepoli (cfr. Lc 6,12), durante la 
Trasfigurazione (cfr. Lc 9,28-29), nell’agonia nel Getzemani 
(cfr. Lc 22,44).

1. Insegnaci a pregare
Che bisogno aveva Gesù di pregare tanto? Se era il Figlio di 
Dio forse non conosceva la volontà del Padre celeste?
In realtà la preghiera di Gesù in alcuni momenti, come nel 
Getzemani, è una lotta per rimanere fedele alla volontà 
del Padre: pur essendo Figlio, imparò l’obbedienza da ciò 
che patì (Eb 5,8). Quella di Gesù non fu una preghiera scon-
tata, di chi “tanto era Figlio di Dio e sapeva tutto”. Piuttosto 
ha imparato dalla sofferenza che ha patito. 
La sofferenza è una grande maestra di vita che, però, nes-
suno vuole. Proviamo a pensare quante cose abbiamo im-
parato anche noi quando ci siamo trovati nella sofferenza. 
Gesù, attraverso la preghiera più sofferta, ha realizzato 
un sacrificio perfetto. Il sacrificio consiste nella trasforma-
zione di quanto è profano in sacro: sacrificio deriva dal la-
tino sacrum-facere, cioè rendere sacro. In tal senso la pre-
ghiera di Gesù è sacrificio: trasformazione del quotidiano e 
del profano in sacro e santo.
Questo è possibile perché la preghiera di Gesù non è solo 
fatta con le labbra, ma è il dono totale di sé alla volontà 
del Padre. È un atto d’amore che lo fa rimanere fedele a 
quello che il Padre vuole. Questo amore/dono trasforma 
la realtà quotidiana in sacra e santa. L’Eucaristia è la realiz-
zazione concreta di questa trasformazione: il pane e il vino, 
due elementi materiali e quotidiani, diventano, per l’amore, 
il dono, e la preghiera di Gesù, il suo Corpo e il suo Sangue. 
Questi sono le primizie di una realtà quotidiana che deve 



Spiritualità

24

trasformarsi in Cristo, nel Cristo totale. Ciò accadrà in manie-
ra completa alla fine dei tempi, quando ci saranno cieli e terra 
nuova, inseriti completamente in Cristo.
È lo Spirito Santo che opera questo nella s. Messa e nel quo-
tidiano. Lui è l’amore che trasforma anche la realtà quotidia-
na. La vera rivoluzione, il vero cambiamento del mondo sa-
ranno realizzati dallo Spirito Santo Amore.
Il dono dello Spirito è la grande richiesta da fare al Padre, af-
finché io, noi, l’umanità ci convertiamo e ritroviamo la strada 
verso Dio. Manda il tuo Spirito e tutto è creato e rinnoverai la 
faccia della terra.

DOMANDA: Faccio una preghiera chiedendo di rimanere 
fedele alla volontà del Padre? Invoco lo Spirito Santo per il 
rinnovamento personale, comunitario e del mondo?

2. Quali tipi di preghiera?
Esistono vari tipi ti preghiera in relazione alle molteplici situa-
zioni della vita. Questo vale anche per Gesù che ha trasmesso 
ai discepoli varie forme di preghiera: ringraziamento, benedi-
zione, lode, richiesta e supplica.

Ringraziamento
Durante l’ultima cena, Gesù ha ringraziato due volte il Pa-
dre prima di distribuire il calice e il pane ai discepoli (cfr. Lc 
22,17.19). Il verbo scelto è eucaristeō, da cui deriva il termine 
eucaristia per indicare la s. Messa. Prima di qualsiasi pasto, 
Gesù e i suoi discepoli hanno sempre ringraziato il Signore 
per la sua provvidenza.

Benedizione
Simile al ringraziamento è la benedizione. Nella bibbia non 
esiste la parola grazie, ma si benedice chi ha fatto qualche 
cosa di bene. Gesù benedice il Signore prima di moltiplicare 



Spiritualità

25

i pani e i pesci (cfr. Lc 9,16) e in occasione dell’incontro con i 
discepoli di Emmaus (cfr.Lc 24,53).
Il ringraziamento e la benedizione esprimono un tratto essen-
ziale della preghiera: il decentramento da sé e l’affidamen-
to totale di sé al Signore. Ringraziamento e/o benedizione, 
non devono mai mancare nella preghiera di qualunque tipo e 
vanno messe all’inizio di ogni richiesta e supplica.
Il Padre nostro mostra molto bene che prima delle richieste 
poste nella seconda parte, all’inizio si chiede che, in quanto 
Padre, Dio santifichi il suo nome, realizzi il suo regno e com-
pia la sua volontà.

Salmi
Gesù, come i suoi contemporanei ebrei utilizza i salmi. Ad 
esempio il salmo 135 (cfr. Mc 14,26) a conclusione dell’ultima 
cena e l’inizio del salmo 22,2 (Mc 15,34; Mt 27,46), come ul-
time parole sulla croce.

Richiesta
La preghiera di richiesta denota lo stato d’indigenza o di 
mancanza in cui si trovano coloro che la pronunciano. Ad 
esempio Gesù chiede ai suoi discepoli di pregare il Signo-
re perché mandi operai per la messe (cfr. Mt 9,38). Ancora, 
Gesù prega per Pietro il Padre, affinché non venga meno al 
sua fede e, una volta convertito, sia in grado di confermare i 
suoi fratelli (Lc 22,32).
C’è anche una preghiera di Gesù che è intrisa d’umanità, 
quando in croce urla, gridò a gran voce (Mc 15,34), nella sof-
ferenza straziante, chiamando in causa il Padre, ma nello 
stesso tempo è pieno di fiducia in Lui.
Anche per noi, alcune volte, il gridare verso il Padre, quando 
non ne possiamo più, denota in fondo uno stato di fiducia in 
Lui, perché non si grida verso il nulla, ma verso qualcuno che 
“ci deve ascoltare”.



Spiritualità

26

Miracoli ed esorcismi
Rispetto ai taumaturghi, che agiscono per straordinarie capa-
cità proprie, Gesù attribuisce il suo potere alla preghiera e alla 
sua particolare relazione con il Padre (Mc 9,29). Dove c’è la pre-
ghiera, il male e, in particolare il maligno si allontanano, per-
dendo la loro potenza. Le preghiere che abbiamo appena visto, 
mostrano la profonda umanità di Gesù. Non esiste solo un tipo 
di preghiera: questa attraversa tutte le situazioni della vita.

3. I contenuti della preghiera
Il primo contenuto, che è il più noto, è il Padre nostro.
Il secondo è la così detta “preghiera dei piccoli”: Ti rendo 
lode, Padre, Signore del cielo e della terra, perché hai nasco-
sto queste cose ai sapienti e ai dotti e le hai rivelate ai piccoli 
(Mt 11,25; Lc 10,21). I piccoli non sono coloro che vivono l’in-
fantilismo, ma quanti diventano piccoli per la loro relazione 
con il Signore. Sono coloro che non hanno peso sociale, né 
politico, sono destinatari della volontà di Dio, trasmessa per 
rivelazione da Gesù.
Non tutti possono comprendere la volontà di Dio, soprattutto 
coloro che hanno una sapienza che presume di poter fare a 
meno della preghiera, poiché sembra inutile ai fini della rea-
lizzazione di sé. Così Dio s’allontana e si nasconde di fronte a 
chi si vanta della propria intelligenza. Al contrario, può com-
prendere la volontà di Dio chi “cresce in piccolezza”, chi si 
fa umile. Quando è autentica, la preghiera non si trasforma in 
autoesaltazione, ma diventa sacrario, luogo intimo dove ac-
cogliere la volontà di Dio rivelata per grazia e non per diritto. 
Vedremo meglio quest’aspetto nella parabola del pubblicano 
e il fariseo.

DOMANDA: Come va il mio cammino per “crescere in picco-
lezza” e quindi poter comprendere sempre meglio la volontà 
di Dio?



Spiritualità

27

Il terzo contenuto è l’invocazione “Abba”. È una paro-
la aramaica e rientra nelle “stessissime parole di Gesù”. 
Abba! Padre! Tutto è possibile a te: allontana da me que-
sto calice! Però non ciò che voglio io, ma ciò che vuoi tu 
(Mc 14,36).
Abba! Padre! L’idea della paternità di Dio, non è soltanto 
di Gesù, ma è già presente nella preghiera giudaica del 
suo tempo.
Addirittura i profeti avevano già riconosciuto la paternità 
e maternità di Dio. Ad esempio Isaia, a nome del suo po-
polo invoca: Signore tu sei nostro padre; noi siamo argil-
la e tu colui che ci plasma (Is 64,7). Qualche capitolo più 
avanti, Isaia paragona l’amore di Dio per il suo popolo a 
quello di una madre che consola il figlio (Is 66,13). 
Nella preghiera s’intravvede il volto paterno e materno 
di Dio: paterno per la sicurezza che trasmette; materno 
per l’intimità con cui si relaziona ai figli.
Il quarto contenuto è lo Shemàh, la confessione dell’uni-
cità di Dio: Ascolta Israele: il Signore è il nostro Dio, uni-
co è il Signore (Dt 6,4). La recita dello Shemàh, due volte 
al giorno, era già praticata al tempo di Gesù. C’è però 
una novità che lui apporta. Sembra che prima di Gesù 
i due comandamenti dell’amore verso Dio (Dt 6,5-9) e 
verso il prossimo: Amerai il tuo prossimo come te stesso 
(Lv 19,18b), fossero ben distinti.
È in occasione della domanda di un dottore della Legge 
su come ereditare la vita eterna, che Gesù congiunge i 
due comandamenti (Mc 12,28-31).
Durante la sua predicazione Gesù unisce i due comanda-
menti perché l’amore per Dio si verifica in quello per il 
prossimo e il contrario. La parabola del buon Samaritano 
rende chiaro il legame tra i due comandamenti.
Anche qui Gesù porta una nuova interpretazione. 
Quando i due comandamenti entrano in conflitto, come 



Spiritualità

28

nella situazione di un moribondo, l’amore per il prossi-
mo richiede di precedere quello per Dio. S. Vincenzo 
de Paoli direbbe che si lascia Dio per soccorrere Dio, 
presente nell’uomo.

4. Conclusione
Abbiamo visto come pregava Gesù e gli atteggiamenti 
suoi nei confronti del Padre.
Nel prossimo incontro prenderemo in esame il Padre no-
stro, quale preghiera fon-damentale per la nostra fede e 
per camminare nella vita da veri figli di Dio.



Spiritualità

29

Giornata di formazione 
del 16 novembre 2024

Il Padre nostro

Ambientazione1. Gesù sta iniziando il suo viaggio con i suoi disce-
poli verso Gerusalemme. Gesù si è ritirato a pregare, quando un 
suo discepolo gli chiede: Signore, insegnaci a pregare, come anche 
Giovanni ha insegnato ai suoi discepoli (Lc 11,1).
Vediamo quali tratti essenziali della preghiera di Gesù, emergono 
dal confronto con la preghiera di Giovanni Battista. 

1. Preghiera e sequela
Gesù e il Battista sono stati entrambi uomini di preghiera. Giovanni, 
ha unito la preghiera al digiuno e all’ascetismo nel deserto.
Gesù ha dato alla preghiera i tratti della vita quotidiana.
Per entrambi la preghiera richiede frequentazione, costanza nel se-
guire chi è maestro di preghiera. Con Gesù la preghiera diventa:
Quotidiana. Come il pane di ogni giorno da chiedere nel Padre no-
stro. Normale. Si può fare in qualunque luogo, quando se ne sente 

1 Abbiamo scelto di farci guidare in questi ritiri da un libretto del Dicastero per l’Evangeliz-
zazione, scritto da Antonio Pitta, Le parabole della preghiera, ed. Libreria Editrice Vaticana.

Fra Marco Ferrario



Spiritualità

30

l’esigenza. Costante. Come il respiro dei polmoni. Gesù raccoman-
da la preghiera, ma senza ostentarla, come facevano alcuni farisei 
che si vantavano delle opere di pietà che praticavano. Dunque. 
Gesù ha reso la preghiera quotidiana e normale, da realizzare 
in qualsiasi luogo; in casa, per strada e mentre si è in viaggio.

2. Dalla santificazione del nome
alla tentazione per la fede
Il Padre nostro ci è stato trasmesso con due redazioni simili e di-
verse. Matteo (6,9-13). È la redazione più lunga, rispetto a quella 
di Luca.
Matteo colloca il Padre nostro nel discorso della Montagna (cfr. Mt 
5,1-7,29).
Luca lo colloca all’inizio del viaggio verso Gerusalemme (cfr. Lc 
9,51-19,46).
Questa collocazione sembra più attendibile, perché la richiesta a 
Gesù di insegnare a pregare, si comprende soltanto in una fase 
avanzata della sua sequela.
Matteo riporta sette richieste.
Luca cinque.
Matteo aggiunge le richieste sulla volontà divina in cielo e in terra 
(cfr. Mt 6,10) e di essere riscattati dal maligno (Mt 6,13). 
In entrambi gli evangelisti il Padre nostro si divide in due parti:
a) Le richieste sulla santificazione del Nome e l’avvento del regno.
b) Le richieste sulla vita dei discepoli.
La principale novità sul Padre nostro lucano riguarda la relazione 
che Gesù stabilisce con le parabole sulla preghiera. Gesù ha in-
segnato a pregare con le parabole tratte dalla vita quotidiana; il 
Padre nostro si riflette nelle parabole, che a loro volta ne chia-
rificano i contenuti. 
Attraverso le parabole Gesù apre delle finestre sulla paternità di 
Dio, nei confronti del mondo.
Da prossimo incontro analizzeremo nel dettaglio queste parabole.



Spiritualità

31

Il raccoglimento
Vorrei ora, dirvi qualche cosa sul raccoglimento2. Qualunque pre-
ghiera, per essere fatta con il cuore, richiede una preparazione, 
sia prossima che remota. Anche il Padre nostro ha un effetto di-
verso in noi, a seconda che lo “recitiamo” o lo preghiamo. Sicco-
me è Parola di Dio, in quanto insegnataci direttamente da Gesù, 
che è la Parola, mi sembra che meriti un’attenzione particolarissi-
ma nel pregarlo.
Questo per non vanificare la sua potenza, la sua carica di Spirito 
Santo, la sua capacità di convertirci, di insegnarci a vivere da figli di 
Dio e di difenderci dal male. 
La preghiera è un’esperienza centrale ed indispensabile nella vita 
spirituale, la vita secondo lo Spirito: la custodisce e la plasma. Infat-
ti la preghiera è strettamente connessa alla fede. Scrive a riguardo 
Romano Guardini, nel suo testo Introduzione alla preghiera:

«Senza la preghiera la fede infiacchisce e la vita religiosa si 
atrofizza. Alla fine non si può restare cristiani senza pregare, 
come non si può vivere senza respirare. […]

L’uomo ha bisogno della preghiera per rimaner serio spiri-
tualmente. Tuttavia soltanto per una fede viva egli può pre-
gare. A sua volta però – e qui il cerchio si chiude – la sua fede 
resta viva solo a patto che egli preghi. Infatti la preghiera non 
è un’attività che si possa esercitare o abbandonare senza che 
la fede ne sia toccata perché ne è l’espressione elementare, il 
rapporto con quel Dio che è oggetto della fede. Ci possono 
esser tempi in cui la preghiera muore; alla lunga però non 
si può credere senza pregare, come non si può vivere senza 
respirare»3. 

L’azione del pregare richiede una certa preparazione. Innanzitutto 

2 Attingo ad un testo di don Simone Valerani, Imparare a pregare alla scuola di alcune figure 
bibliche di preghiera. Esecizi spirituali. Introduzione. Pro manoscritto. Crema 20-24 agosto 2024. 
In questo suo scritto si rifà, soprattutto, ad un testo di Romano Guardini. Don Simone è sacerdote 
della Diocesi di Crema, bioeticista, insegnante e attualmente Rettore del Seminario diocesano.
3 R. Guardini, Introduzione alla preghiera, Morcelliana 2022, 11-12.14.



Spiritualità

32

è necessario il silenzio anche esteriore in quanto facilita il raccogli-
mento. Il raccoglimento è condizione indispensabile alla preghiera. 
Lasciamoci guidare da Guardini per comprendere meglio il racco-
glimento4.

Primo passo è il “diventare calmo”: «Abitualmente egli [l’uomo] è 
diviso fra la molteplicità delle cose, eccitato da incontri amichevoli 
o ostili, angustiato dai desideri e dal timore, dalle preoccupazioni o 
dalla passioni»5, c’è quindi un costante movimento interiore spec-
chio del movimento esteriore.
Per pregare dobbiamo fermare tutto questo, lottando/rinunciando 
alla nostra volontà, e dirci: «Ora non ho nient’altro da fare che pre-
gare. I prossimi dieci minuti – o qualunque altro tempo egli si sia 
prefissato – non devono servire che a questo. Tutto il resto non c’è 
più. Io sono completamente libero e solo per questo sono qui»6.
Dobbiamo mettere in conto che appena ci apprestiamo a ciò sor-
geranno pensieri e immagini di cose che sembrano più importanti 
e che pretendono di essere ascoltati. Raccogliersi è vincere questa 
inquietudine!

Secondo passo è necessario “diventare presenti”. È necessario 
vincere la tentazione dell’essere altrove. Bisogna abitare la propria 
interiorità nel silenzio: «egli deve raccogliere tutte le sue facoltà7 ed 
essere presente»8.

Terzo passo è la chiamata ad “essere uniti”. Diventati presenti a 
noi stessi dobbiamo raccoglierci in unità, andare a quel punto cen-
trale della nostra persona intorno a cui tutto ruota, quel nucleo pro-
fondo capace di dare unità alla nostra vita disgregata, quel nucleo 
che mi permette di dire “io” nel procedere del tempo. Possiamo 
chiamarlo “cuore”. Dice Guardini «Raccoglimento significa dunque 
che l’orante rivolga la sua attenzione a quello che vuol fare, raccol-

4 R. Guardini, Introduzione alla preghiera, Morcelliana 2022, 18-33.
5 Ib 18.
6 Ib 19.
7 Intelletto, volontà, memoria, affetti, fantasia, ecc.?
8 R. Guardini, Introduzione alla preghiera, Morcelliana 2022, 20.



Spiritualità

33

ga le file dei pensieri che tendono a sfuggirgli – faticoso lavoro! – e 
offra così alla preghiera un animo unito. È lo stato nel quale egli 
può dire come i chiamati nella Scrittura: “Eccomi!” (1 Sam 3,4ss.)»9.

Quarto passo infine, ultima condizione del raccoglimento è l’“esse-
re svegli”. Il rischio che diventati calmi, presenti a noi stessi e rac-
colti questa situazione può, essendo all’opposto dell’attivismo che 
ci caratterizza, condurci ad un dormiveglia o ad un vero e proprio 
sonno interiore – che a volte diventa esteriore! Ciò è più facile quan-
to più l’oggetto a cui mi rivolgo non mi interessa e non mi attiva:

«Quando non vi è più oggetto che lo interessi, impulso che lo 
muova, attrattiva che lo stimoli, tutta l’attività cade di colpo 
e non rimane che uno straordinario vuoto. […] Chi dunque si 
raccoglie e diventa calmo e presente, vince anche qualunque 
peso e groviglio interiore. Si solleva, si rende libero, leggero, 
chiaro e aperto. Egli sveglia la propria attenzione permetten-
dole di rivolgersi con vivacità all’oggetto. Egli rende l’occhio 
interiore trasparente in modo che guidi chiaramente e veda 
giusto. Fa appello alla sua disponibilità, così che l’incontro è 
reso possibile»10.

Il frutto del raccoglimento è la creazione di uno spazio interiore 
aperto alla preghiera. Così lo descrive Guardini: «Somiglia a quel-
lo spazio nel quale vengono a trovarsi due persone appena esse 
entrano in quello schietto rapporto dove solo le anime s’incontra-
no a tu per tu e si riconoscono»11. Così che io posso dire: «Qui è il 
Dio, il Vivente, il Santo, del quale parlano le Scritture. E qui sono 
anch’io, anzi io sono davanti a lui».12

Il raccoglimento non è facile, richiede disciplina, esercizio, lotta 
ma è certamente indispensabile:

9 Ib 21.
10 Ib 21-22.
11 Ib 24.
12 Ib 25.



Spiritualità

34

«Dal raccoglimento dipende tutto. Nessuna fatica impiega-
ta a questo scopo è sprecata. E se anche tutto il tempo de-
stinato alla preghiera trascorresse nel cercalo, sarebbe bene 
impiegarlo, poiché in sostanza il raccoglimento è già la pre-
ghiera. Anzi nei giorni di inquietudine, di malattia o di gran-
de stanchezza può essere qualche volta bene accontentarsi 
di questa “preghiera del raccoglimento”. Questo ci calmerà 
e ci darà forza e aiuto. E chi dapprima non ottenesse altro 
che di vedere chiaramente le proprie difficoltà a questo pro-
posito avrebbe già guadagnato molto. Avrebbe in qualche 
modo già toccato il punto che sta dietro alla distrazione»13.

Possiamo sintetizzare questo bel testo sul raccoglimento, con una 
frase che può aiutarci praticamente a rientrare in noi stessi all’ini-
zio della preghiera. Ognuno può dire a se stesso: 

“Non pregare solamente con le labbra, devi pregare con il 
cuore. Devi scendere in profondità. Mettiti a sedere, tieni 
fermo il corpo e gli occhi raccolti in Gesù. Lascia da parte 
ogni preoccupazione o desiderio”.

Inoltre, per pregare bene il Padre nostro e per prepararci con frut-
to a qualunque altra preghiera, dalla s. Messa alla preghiera co-
munitaria o personale, può essere utile prendere coscienza di tre 
verità che riguardano Dio nostro Padre:

Dio è Padre, è qui vicino e mi ama.

Conclusione
Vorrei concludere solo con una domanda utile al nostro ritiro:

DOMANDA: Dio è Padre che mi ama. Rispetto a questo amore, 
io dove sono? Che cosa c’è al primo posto nel mio cuore? Che 
cosa mi ostacola nel mettere Gesù al primo posto?

13 Ib 23-24.



Spiritualità

35

Giornata di formazione 
del 21 dicembre 2024

L’amico importuno 
e il pane quotidiano

La prima parabola di Gesù sulla preghiera si concentra 
su due momenti decisivi del Padre nostro: l’invocazione 
iniziale, Padre, e la richiesta sul pane quotidiano (cfr. Lc 
11,3)1.
Il personaggio principale della parabola, non è uno dei 
tre amici coinvolti nel racconto, bensì il Padre che, alla 
fine, dona lo Spirito Santo a coloro che glielo chiedono 
(cfr. Lc 11,13). La parabola gradatamente apre gli occhi 
dei discepoli su alcuni particolari del loro rapporto con il 
Padre. Inoltre, mostra come la preghiera approfondisca 
progressivamente la relazione con Dio, che è Padre.

1. In situazione di emergenza
La situazione verosimile della parabola è di emergenza. È 
una vera emergenza, tenendo conto che per l’ambiente 
orientale l’ospitalità è sacra. Per molte persone la pre-

1 Abbiamo scelto di farci guidare in questi ritiri da un libretto del Dicastero per l’Evangeliz-
zazione, scritto da Antonio Pitta, Le parabole della preghiera, ed. Libreria Editrice Vaticana.

Fra Marco Ferrario



Spiritualità

36

ghiera si realizza quando accadono situazioni di emer-
genza o di necessità. Pregano Dio con il cuore in mano, 
e lui, nella sua bontà provvede. Purtroppo, però, capita 
sovente che superata l’emergenza, ci si dimentichi la pre-
ghiera e quindi cade la relazione con Dio.
Questa parabola vuole educare il discepolo a passare da 
una preghiera di emergenza ad una persistente: l’a-
mico non si rassegna e continua a bussare alla porta. Il 
passaggio non è così facile perché il nostro cuore è ferito 
dal peccato originale e, di conseguenza tende a mette-
re se stesso e le proprie necessità al primo posto. Tanta 
necessità, tanta preghiera, poca necessità, poca preghie-
ra. Questo da sempre, così come lo testimonia la Bibbia: 
L’uomo nell’abbondanza non comprende, è come gli ani-
mali che periscono (Sl 48). 
Affinché il passaggio si realizzi è necessario superare 
uno dei principali ostacoli: Dio ha altro a cui pensare 
che esaudire la richiesta di tre pani! La risposta dell’a-
mico in casa riflette tale ostacolo: egli non è in condizione 
di alzarsi per dare tre pani all’amico. La porta è sbarrata, 
i bambini sono a letto, per cui egli non può esaudire la 
richiesta di chi bussa alla porta.
La parabola insiste sulla richiesta dei pani, così come nel 
Padre nostro, la prima richiesta è per il pane quotidiano. 
Il primo alimento di cui si ha bisogno è il pane per man-
tenersi in vita. La stessa cosa vale per mantenere viva la 
vita spirituale. La prima cosa di cui si ha bisogno è l’Eu-
caristia.
Per mantenersi in vita sono necessari il pane e la pre-
ghiera quotidiani. Non è facile fare il passaggio dalla 
preghiera di emergenza alla preghiera quotidiana. Come 
per il pane si cerca di essere autonomi nel procurarse-
lo, così da non dover dipendere da nessuno, neanche da 
Dio, la stessa cosa vale per la preghiera. Sembra che sia 



Spiritualità

37

importante nel momento del bisogno estremo, ma non 
così essenziale nel tran tran della vita quotidiana.
La parabola evidenzia quanto sia importante nella pre-
ghiera passare dall’improvvisazione alla costanza. Quan-
do si raggiunge tale condizione, si è pronti a qualsiasi emer-
genza.

2. Lo Spirito Santo e la preghiera
La seconda parte della parabola sposta l’attenzione dai tre 
amici in situazione di emergenza, al Padre con i suoi figli.
Il soggetto implicito del chiedere per ricevere, cercare per 
trovare e bussare per aprire è Dio, che è un Padre provvi-
do per i suoi figli. In pratica il bisogno per Dio è il motore 
interiore della preghiera. 
In questa seconda parte della parabola, Gesù si sofferma su 
due alimenti per esemplificare il rapporto tra il padre e i fi-
gli. Al figlio che chiede un pesce, il padre non darà mai una 
serpe; tanto meno, al figlio che domanda un uovo, il padre 
non darà uno scorpione. 
Talvolta nella preghiera si verifica un fraintendimento. 
Sembra che Dio anziché dare un pesce a chi glielo chiede, 
doni una serpe e così uno scorpione al posto di un uovo. La 
realtà è che Dio esaudisce sempre le preghiere, ma lo fa 
a modo suo, cioè quel che sembra una non risposta o una 
cattiva risposta da parte sua, in realtà è la migliore risposta 
per la nostra vita terrena e eterna. Qui, però, è necessario 
che il discepolo sappia fare il giusto discernimento, diver-
samente abbandonerà la preghiera.

DOMANDA: Sono convinta che Dio esaudisca sempre le 
mie preghiere, anche quando “non le esaudisce”? Se non 
subito, riesco a vedere che il modo con cui mi ha esaudita, 
che non è quello che mi sarei aspettata, è stato il migliore 
per me?



Spiritualità

38

La seconda parte della parabola termina un po’ a sorpresa, 
dal momento che Gesù invita a chiedere lo Spirito Santo. 
Che cosa c’entra lo Spirito Santo da chiedere a Dio, con 
questa parabola? Il confronto con lo stesso passo di Mat-
teo è illuminante, poiché vi si parla di cose buone a quelli 
che gliele chiedono (Mt 7,11) e non dello Spirito Santo. In 
realtà lo Spirito è il primo dono che il Padre elargisce ai 
suoi figli; e con lo Spirito dona qualsiasi altra grazia ma-
teriale e spirituale.
Lo Spirito è il protagonista della preghiera poiché viene 
in aiuto alla nostra debolezza; non sappiamo infatti come 
pregare in modo conveniente, ma lo Spirito stesso inter-
cede con gemiti inesprimibili (Rm 8,26). Lo Spirito soccor-
re il discepolo facendosi suo compagno e unendosi al suo 
respiro. Lo Spirito è il respiro di Dio effuso nel cuore dei 
credenti (cfr. Rm 5,5). 

3. Conclusione sulla parabola
Il fatto che lo Spirito non sia menzionato, in modo esplicito, 
nel Padre nostro, induce spesso a sottovalutarne l’impor-
tanza. Tuttavia la prima parola del Padre nostro è l’invoca-
zione Abba! Padre!, gridata dallo Spirito nei credenti (Gal 
4,6) e da questi nello Spirito (Rm 8,15).Senza lo Spirito è 
impossibile gridare (non soltanto invocare) Abba! Padre! 
La prima parabola della preghiera menziona lo Spirito San-
to, affinché ognuno impari a respirare con lo Spirito di Cri-
sto. Egli stabilisce una relazione fiduciosa con il Padre 
e con Gesù Cristo. È il maestro interiore che insegna a 
pregare con perseveranza. Con lo Spirito, il Padre dona 
quanto necessario per ogni discepolo.
Il primo livello dell’insegnamento di Gesù sulla preghie-
ra nelle parabole riguarda il passaggio da una preghiera 
estemporanea e spontanea a una costante, sotto la gui-
da dello Spirito Santo.



Spiritualità

39

Oltre a questi aspetti appena trattati, la prima parabola sulla 
preghiera ci mostra anche una sorta d’intercessione. Il padro-
ne di casa, che è sprovvisto del pane da dare all’ospite inatte-
so, compie un’opera d’intercessione nei suoi riguardi, presso 
l’amico che ha i pani, ma non vuole darglieli, a causa di una 
serie di circostanze che rendono molto faticoso questo gesto. 

La preghiera di intercessione2

Una delle preghiere più comuni nella Scrittura è quella di inter-
cessione3. In questo cammino ci lasciamo guidare da alcune 
riflessioni del card. Carlo Maria Martini che ha voluto caratte-
rizzare l’ultima tappa della sua vita come dedita alla preghiera 
di intercessione in Gerusalemme4.
Letteralmente intercedere significa fare un passo in avanti, 
porsi in mezzo ad una situazione, tra due contendenti. L’inter-
cessore per eccellenza è Gesù crocifisso: È il gesto di Gesù 
Cristo sulla croce, del Crocifisso. Egli è colui che è venuto per 
porsi nel mezzo di una situazione insanabile, di una inimicizia 
ormai giunta a putrefazione, nel mezzo di un conflitto senza 
soluzione umana. Gesù ha potuto mettersi nel mezzo perché 
era solidale con le due parti in conflitto, anzi i due elementi 
in conflitto coincidevano in lui: l’uomo e Dio. Ma la posizione 
di Gesù è quella di chi mette in conto anche la morte per 
questa duplice solidarietà; è quella di chi accetta la tristezza, 
l’insuccesso, la tortura, il supplizio, l’agonia e l’orrore della so-
litudine esistenziale fino a gridare: “Mio Dio, mio Dio, perché 
mi hai abbandonato?” (Mt 27, 46) [1]. 

2 Attingo ad un testo di don Simone Valerani, Imparare a pregare alla scuola di alcune 
figure bibliche di preghiera. Esecizi spirituali. Introduzione. Pro manoscritto. Crema 20-24 
agosto 2024.
3 Ricordiamo, ad esempio, alcuni esempi anticotestamentari: Abramo, Mosè, Samuele, ecc. 
4 C.M. Martini, Omelia nella veglia per la pace organizzata dai giovani di A.C., Duomo, 
Milano 29 gennaio 1991 (d’ora in poi [1]); C.M. Martini, Lectio a Gerusalemme. Intercedere: 
farsi carico dell’altro, in Avvenire, Domenica 20 gennaio 2008; C.M. Martini, Qualcosa di 
personale. Meditazioni sulla preghiera, Mondadori 2009.



Spiritualità

40

A. Ci chiediamo allora quali sono le condizioni di pos-
sibilità della preghiera di intercessione.
Innanzitutto è presupposta la capacità di leggere la storia 
come storia di salvezza, di vedere nello scorrere del tempo 
il dispiegarsi della provvidenza del Padre che porta a compi-
mento il suo disegno di salvezza. 
Mi è chiesto quindi di riconoscere il primato di Dio e della 
sua azione, andando oltre l’illusione della mia onnipotenza, 
del ritenere che tutto dipenda da me, dal mio attivismo.
Anzitutto noi contiamo sulle nostre forze: «Sì, Dio interviene, 
chiedo il suo aiuto, ma alla fine è importante ciò che faccio io!». 
Contiamo sulle nostre forze, sui nostri progetti e programmi, 
e poi, alla fine, ci affidiamo a Dio con una preghiera, quasi per 
abbellire, come una ciliegina sulla torta, senza che sia però la 
vera sostanza di ciò che crediamo. Contiamo sulle nostre forze 
e meno sulle forze di Dio. […] 
Quindi la ragione psicologica di fondo della nostra non sti-
ma della preghiera di intercessione è perché mettiamo al 
centro noi stessi, il nostro agire e operare, le nostre forze, e 
non vogliamo il primato di Dio. […] Mentre è proprio il pri-
mato di Dio che è in gioco: su questo siamo chiamati a esa-
minarci attentamente. Questo primato che a parole abbiamo 
sempre affermato facilmente viene offuscato dal nostro fare, 
dalle cose, dalle urgenze da compiere. [2]
In questo procedere della storia sono quindi chiamato a sen-
tirmi co-implicato, a vivere una solidarietà universale con gli 
altri uomini e donne e con l’intero creato. 
Mi è stato chiesto che cosa cambia nell’interiorità di una per-
sona che entra nella dinamica della intercessione. Io rispon-
derei dicendo che tale persona trasforma l’implicito in espli-
cito, cioè vede il mondo per quello che è nella sua effettiva 
verità: una grande rete comunicativa. All’interno di tale rete 
relazionale che è il mondo noi possiamo essere non comuni-
canti e bloccanti, oppure comunicanti e favorire le relazioni. [2]



Spiritualità

41

Sono chiamato quindi a non sentirmi estraneo, ad assumere la 
mia parte di responsabilità in questa storia: 
Ha detto giustamente qualcuno: “I fiumi di sangue sono sem-
pre preceduti da torrenti di fango”. In tali torrenti abbiamo 
sguazzato un po’ tutti noi umani, uomini e donne di ogni pa-
ese e latitudine: l’immoralità della vita, gli egoismi personali 
e di gruppo, la corruzione politica, i tradimenti e le infedeltà 
a livello interpersonale e familiare, il menefreghismo, l’indo-
lenza e lo sciupio delle energie di vita per cose vane, frivole 
o dannose, l’insensibilità di fronte ai milioni di esseri umani la 
cui vita è soffocata con l’aborto, il volgere la testa di fronte alle 
miserie di chi sta vicino o di chi viene da lontano, il commercio 
della droga. 
Sì, in questi torrenti di fango ci siamo lasciati coinvolgere, ci 
siamo magari talora anche divertiti in maniera spensierata e 
irresponsabile. [1]

DOMANDA: Forse non mi ritrovo in mezzo a quel fango ab-
bondante e pesante di cui parla Martini. Mi chiedo se forse, ho 
prodotto un po’ di fango, mischiando insieme “acqua santa e 
terra santa”, cioè la ricerca esagerata del mio io, ha fatto sì che 
intenzioni buone e cose sante, hanno infangato altri, o non li 
hanno aiutati ad emergere dal loro fango. 
Infine, centrale per vivere la preghiera di intercessione, se essa 
è chiamata ad essere immagine dell’intercessione del Croci-
fisso, è l’habitus dell’amore a Dio e ai fratelli: Egli [Gesù] 
sta con l’uomo peccatore e insieme vive tutte le esigenze di 
Dio. È il perfetto intercessore, perché può presentare a Dio la 
fragile condizione umana come sua, e con autorità difende le 
esigenze di Dio davanti agli uomini. È indispensabile questo 
duplice grande amore: l’amore per Dio e l’amore per l’uo-
mo. La preghiera di intercessione è dunque scarsa quando 
questo duplice amore è debole. [2]



Spiritualità

42

B. Come vivere la preghiera di intercessione?
1.	 L’intercessione è anzitutto un fatto dello Spirito e di Gesù, non 

un fatto nostro. Anche per questo io sono solito dire nella mia 
intercessione a Gerusalemme: «So bene che la mia intercessio-
ne è povera, distratta, fragile, però è un piccolo rigagnolo che 
va nel grande fiume dell’intercessione della Chiesa, il quale 
entra nel grande oceano dell’intercessione di Cristo». Noi ap-
poggiamo la nostra intercessione a quella di Cristo. Questo dà 
certezza, fiducia e apertura di spirito alla nostra preghiera.

2.	 Gesù intercede anzitutto offrendosi al Padre: questo è il suo 
modo perfetto e perenne di intercedere. Quindi la nostra inter-
cessione non deve essere soltanto una raccomandazione fatta 
con le labbra, ma deve contenere un’offerta di noi, coestensiva 
con tutta la vita.

3.	 L’intercessione è equidistanza: il camminare in mezzo, il non 
prendere posizione preconcetta, lo stare tra due contendenti 
cercando i motivi per farli accordare. Questo è molto difficile 
perché, senza volere, a volte prendiamo posizione, oppure è il 
nostro ambiente o l’ambito in cui viviamo a prendere posizione. 
Noi siamo coinvolti, senza saperlo, in posizioni predeterminate. 
[…] Vivere questo è molto difficile perché siamo istintivamente 
giudicanti, perché vediamo subito quello che non va negli altri. 
L’intercessione, invece, suppone un essere al di sopra di questa 
visuale, suppone il tenere il cuore libero da quelle pre-definizio-
ni, da quelle forme di legame che ci derivano dalla tradizione, 
dalla nascita, dall’intelligenza necessariamente giudicante.5

4.	 Una quarta caratteristica la vediamo pensando ad Abramo, al 

5 Però, quando guardo le persone, nessuna mi è indifferente, per nessuno provo odio o 
azzardo un giudizio interiore, e neppure scelgo di stare dalla parte di chi soffre per maledire 
chi fa soffrire. Gesù non maledice chi lo crocifigge, ma muore anche per lui dicendo: “Padre, 
non sanno quello che fanno, perdona loro” (Le 23,34). 2. Se una preghiera non raggiunge 
questa duplice solidarietà, se intercede perché il Signore soccorra l’uno e abbatta l’altro, 
ignora ancora il bisogno di salvezza di chi è eventualmente nel torto, di chi ha scelto contro 
Dio e contro il fratello, lo abbandona, non gli mette la mano sulla spalla, e la sua non è una 
preghiera di intercessione. [1]



Spiritualità

43

racconto della sua intercessione. Essa suppone una certa amici-
zia di Dio. In Genesi 18,17 Dio dice: Nasconderò forse qualcosa 
ad Abramo? […] L’intercessione suppone questa familiarità con 
il piano di Dio, suppone questo desiderio che il piano di Dio si 
realizzi: è qualcosa che ci porta fuori dai nostri piccoli interessi 
verso il piano globale di Dio sull’universo.

5.	 L’intercessione suppone che si voglia il vero bene del prossi-
mo e quindi il vero bene di tutti, il bene comune.

6.	 Infine possiamo dire che questa preghiera va fatta con vera fi-
ducia, anche se sovente è un po’ una morte: spesso, infatti, non 
si vede niente. Sembra di buttare dei tesori al di là di un muro 
senza sapere cosa succederà. La preghiera di intercessione sup-
pone questa fiducia, questo abbandono, questa perseveran-
za. Suppone la fede che Dio abbia cura del nostro vero bene e 
quindi lo si affida a lui completamente. [2]

DOMANDA: Gesù intercede offrendosi al Padre. Fino a che punto 
sono disposta ad offrire la mia vita per la salvezza di qualcuno?

Quando le persone ci chiedono di pregare per loro abbiamo 
sempre l’impressione che sia necessaria un’agenda, quasi uno 
schedario per scrivere i nomi di tutti. Non dico che sia sba-
gliato, però a un certo punto diventa un problema. Come fare 
di fronte a una lista infinita, come abbracciare sistematicamen-
te nella preghiera coloro che vorremmo ricordare, numerosi 
come la sabbia del mare o come le stelle del cielo? L’interces-
sione di fatto deve entrare profondamente nella vita attraver-
so alcuni modi che vi indico. 
-	 Anzitutto nell’Eucaristia. La messa è la nostra grande interces-

sione per il popolo, per tutto il popolo di Dio che è nel mondo, 
ma in particolare, per la gente a noi affidata. […]

-	 Un altro modo di intercessione molto importante è la Liturgia 
delle ore, che recitiamo a nome della Chiesa, con la Chiesa e 
intercedendo per essa. […]



Spiritualità

44

-	 Vengono poi le intercessioni particolari a cui diamo menzione 
specifica, nel caso di un dolore, di una sofferenza, di un cruccio, 
di una preoccupazione, di una crisi. Anche queste preghiere par-
ticolari partecipano della grande intercessione. […]

-	 Infine la nostra grande intercessione si attua nella ricerca dell’u-
nione della nostra volontà con la volontà di Dio in Cristo. 
Quando ci sforziamo di raggiungere tale unione nella preghiera 
e nella vita, noi intercediamo, ci carichiamo di tutta la realtà che 
ci circonda, nel desiderio che anch’essa si conformi alla volontà 
di Dio: sia fatta la tua volontà. Chiedendo che la volontà di Dio 
si compia in me, per me, negli altri e per gli altri, intercediamo 
per tutti.

	



Spiritualità

45

Giornata di formazione 
del 18 gennaio 2025

Il Padre misericordioso 
e la remissione dei peccati

Ora vorremmo rileggere la parabola del padre misericordioso 
secondo la prospettiva della preghiera. Di fatto rinvia alla rela-
zione tra Dio e i suoi figli1. Probabilmente nessun padre umano 
si comporterebbe come il padre della parabola. Gesù, invece 
ci svela il tipo di rapporto del Padre suo e nostro con gli esseri 
umani. Dio è alla continua ricerca dell’uomo.
Quale insegnamento sulla preghiera Gesù vuole comunicare 
ai discepoli con questa parabola? Ci soffermeremo sulle rea-
zioni dei due figli e sulle risposte del padre, per cogliere alcuni 
tratti essenziali della preghiera.
La prospettiva con cui rileggiamo la parabola e data dalla quar-
ta richiesta del Padre nostro (Lc 11,4). I discepoli chiedono che 
il Padre rimetta a loro i peccati, affinché siano in grado di per-
donare ai loro debitori.

1 Abbiamo scelto di farci guidare in questi ritiri da un libretto del Dicastero per l’Evangeliz-
zazione, scritto da Antonio Pitta, Le parabole della preghiera, pp. 61-70. Ed. Libreria Editrice 
Vaticana, Città del Vaticano 2024.

Fra Marco Ferrario



Spiritualità

46

1. Padre ho peccato verso il cielo e davanti a te
La richiesta del figlio minore è dettata dall’urgenza, dall’emer-
genza: rischia di morire di fame. In realtà non è pentito, ma ca-
pisce che rischia di perdere la vita, quando, invece, dal padre 
suo, tutti possono sfamarsi, compresi gli ultimi, i servi.	
Tornando, la sua supplica inizia con l’appellativo di Padre, così 
come preghiamo nel Padre nostro. Ai suoi occhi, però, vede il 
padre più come un dispensatore di pane e di benefit, piut-
tosto che come padre vero e proprio. In questo momento ha 
la mentalità del servo, del dipendente, del nulla tenente, che 
ha bisogno di qualcuno che gli dia il necessario per vivere in 
cambio delle sue prestazioni lavorative: Trattami come uno dei 
tuoi salariati (Lc 15,19).
Talvolta capita anche a noi di vedere Dio, come colui che può 
risolvere i nostri problemi, piccoli e grandi, più che percepirlo 
come un Padre, con il quale intessere una relazione affettiva 
ed effettiva. In questo caso facciamo più assegnamento sulle 
nostre forze, per avere da Lui quanto ci serve, e ci incamminia-
mo nella via della meritocrazia. Più facciamo e più possiamo 
chiedergli, magari esigendo di ottenere, perché è questione 
di giustizia: Io ti do e tu mi devi dare.
Dunque il figlio prodigo è nella prospettiva di mettersi a ser-
vizio, per avere il pane quotidiano,ma ... il Padre vuole dargli 
molto di più. 
La supplica del figlio rivela alcuni tratti essenziali della pre-
ghiera: 
-	 Dio è padre per sempre e i figli non perdono mai la loro 

condizione.
-	 Dio ci attende sempre ed è fedele alle sue promesse.
-	 Dio ricerca continuamente l’uomo per liberarlo e benefi-

carlo. 
Il momento di svolta nella parabola si verifica quando il pa-
dre intravede il figlio da lontano: Lo vide, ebbe compassione, 
gli corse incontro, gli si gettò al collo e lo baciò (Lc 15,20). 



Spiritualità

47

La sequenza dei verbi esprime il trasporto incontenibile con 
cui il padre raggiunge il figlio. La preghiera è incontro con 
il Padre che vede da lontano, dove nessun altro può vede-
re. Il Padre lo vede da lontano, perché ogni giorno scrutava 
l’orizzonte, senza mai stancarsi. Il tempo che passava senza 
risultato, non lo ha mai scoraggiato. La speranza è una virtù 
teologale, perché è innanzitutto di Dio, prima ancora che la 
doni agli uomini nel Battesimo. 
Dio Padre non riesce a stare lontano dai suoi figli, anche 
quando accetta che questi si allontanino seguendo il proprio 
consiglio. Giorno e notte aspetta, come fa una madre che at-
tende vegliando che il figlio rincasi la notte. 
Gesù in questa parabola descrive molto bene l’atteggiamento 
del Padre suo e Padre nostro quando vede tornare un figlio 
che si era allontanato. Chissà quante volte lo ha visto realmen-
te e in diretta nella storia dell’umanità. Quante volte è stato 
presente all’incontro tra il Padre e figlio prodigo di turno. In 
fondo è Lui che ha dato la vita, perché questo ritorno e incon-
tro si avverasse per gli uomini di ogni generazione. Tra questi 
ci sono anch’io e ci sei anche tu.
Il verbo che rivela profondamente lo stato d’animo del Padre 
quando da lontano vede il figlio tornare è: Ebbe compassio-
ne. Il verbo greco usato deriva dalla parola viscere2, la sede 
dei sentimenti e del grembo dove risiede ed è generata la 
vita. Luca utilizza tre volte questo verbo. La prima, quando 
Gesù si commuove, ha compassione, vedendo la vedova di 
Nain che porta alla sepoltura il proprio figlio (Lc 7,13). La se-
conda, quando il buon samaritano passando vicino all’uomo 
ferito gravemente, Vide ed ebbe compassione (Lc 10,33). La 
terza è nel brano che stiamo analizzando, in cui il verbo rag-
giunge il culmine. 
Dunque, la preghiera è rivelazione della compassione di 

2 Esplanknisthē, verbo derivato da splankna: viscere.



Spiritualità

48

Dio per ognuno: la compassione paterna e materna di 
Dio.
Rembrandt ha reso plasticamente molto bene questa real-
tà, nel suo famoso dipinto: Il ritorno del figliol prodigo. Le 
mani del padre sulle spalle del figlio sono diverse. La mano 
destra è femminile, quella sinistra è maschile, mentre il fi-
glio affonda il capo nel grembo del padre.
Quando decidiamo di ritornare da Dio nostro Padre, Lui 
corre più forte di noi per venirci incontro. È la gioia e l’a-
more che gli danno ali d’aquila per raggiungerci, gettarsi al 
collo e darci il bacio. Il bacio annulla la distanza, ristabilisce 
l’intimità infranta. Il bacio richiama anche il soffio vitale di 
Dio creatore, quando soffiò sull’uomo, fatto di terra, e gli 
diede la vita. Con questo bacio il Padre misericordioso ri-
crea la relazione con il figlio e il figlio si sente ricreato figlio.
Seguono i gesti della dignità ridonata dal padre al figlio: il 
vestito più bello, l’anello al dito e i sandali ai piedi. L’incon-
tro culmina con la festa per il figlio morto e tornato in vita.
Tutte le azioni di Dio descritte nella parabola, condensano 
la prima richiesta del Padre nostro: Sia santificato il tuo 
nome (Lc 11,2). Questo significa che Dio manifesta la sua 
santità ricreando una vita nuova per ognuno. È Dio che 
agisce. Dal momento del loro incontro, agisce e comanda 
solo il padre, mentre il figlio è rivestito della santità di 
Dio. Prima di essere caratterizzata da azioni buone, la san-
tità è elezione che esprime l’appartenenza di chi è santo 
davanti a Dio. Il santo non “si appartiene”, ma è proprietà 
eletta di Dio. Qualunque sia il peccato del figlio, la santità 
con cui il padre l’avvolge e lo riveste gli dona la vita nuova.
DOMANDA: Cerco di ricordare uno o più episodi in cui 
Dio mi ha dato molto di più di quanto ho domandato. Mi 
ha fatto sentire figlia/o amata/o. Ricordando quella grazia, 
ora desidero lodarlo, benedirlo e ringraziarlo.



Spiritualità

49

2. La presunzione del figlio maggiore
È figlio, ma non ragiona come un figlio a cui appartiene tut-
to quanto è del padre, ma ragiona da servo che deve solo 
obbedire: Ecco, io ti servo da tanti anni e non ho mai disob-
bedito a un tuo comando (Lc 15,29). 
Dice anche la verità, dice cose vere: non ha mai abbandonato 
il padre, è un lavoratore obbediente, non ha mai ricevuto un 
capretto per far festa, mentre il fratello ha sperperato il patri-
monio con le prostitute e per lui è stato ucciso il vitello grasso 
(cfr. Lc 15,29-30).
Il vero problema è che il figlio maggiore, pur vivendo da sem-
pre nella casa del padre, non ne ha lo stesso cuore. Si arrab-
bia con il fratello e con il padre.
Ritornando dal lavoro nei campi, viene informato che c’è una 
festa in corso, perché il fratello è finalmente ritornato. Lui s’infu-
ria e non vuole entrare in casa e partecipare alla festa.
Il padre, con tanta umiltà va incontro anche a questo suo figlio 
e lo supplica di entrare e condividere la gioia del ritorno del 
fratello. Il figlio maggiore non vuole entrare. Perché? Perché ha 
una visione distorta di sé, del fratello e del padre.
Come abbiamo visto si considera un servo e non un figlio. Sic-
come obbedisce, pretende che il padre gli dia quello che 
chiede (capretto). È l’atteggiamento di chi obbedisce sempre 
alla Legge, ai comandamenti, ai precetti e sente di aver il di-
ritto di essere esaudito nelle proprie richieste.
Tradotto nell’oggi: obbedisco, ti prego e tu mi devi dare. Se 
non mi dai sei cattivo e smetto di pregare e di obbedire. 
Nei confronti del fratello lo condanna denunciando davanti al 
padre il suo peccato. Quando si accampano diritti davanti a Dio, 
è inevitabile la presunzione con cui si condanna e si giudica il 
fratello. Di fatto, il figlio maggiore rifiuta di perdonare il fratello 
perché è convinto di non aver peccato davanti al padre. Così la 
parabola smentisce la richiesta del Padre nostro sulla remissione 
dei propri peccati per perdonare quelli degli altri (Lc 11,4).



Spiritualità

50

Al primogenito manca l’essenziale: che la paternità di Dio 
vale per lui, ma anche per il fratello. Per questo, il figlio mag-
giore, non si rivolge mai al genitore chiamandolo “Padre”, né 
riconosce l’altro come suo fratello. Questo avviene quando la 
preghiera viene trasformata in diritto e in acquisizione di meri-
to. Inevitabilmente ci si dimentica che l’altro è il proprio fratello. 
Quante preghiere non sono rivolte al Padre, ma a un’entità 
erogatrice di servizi, di benessere, di protezione. Chi prega, 
magari a lungo, in questo modo, difficilmente riconosce che 
l’altro è il proprio fratello. Di conseguenza il cuore diventa sem-
pre più duro, la persona s’incentra sempre più su se stessa e 
l’altro è qualcuno da tenere alla larga, o da sfruttare per i propri 
scopi. 
In questa triste situazione, Dio non lascia soli. Nella parabola il 
padre riporta il figlio maggiore alla verità, dicendogli: Questo 
tuo fratello (Lc 15,32). 
La parabola termina in modo aperto, o senza conclusione. Non 
viene detto se il figlio maggiore abbia accolto l’invito del padre 
a entrare nella casa in festa. La conclusione aperta lascia a cia-
scuno la responsabilità e la libertà di decidere.

3. Conclusione 
Gesù insegna a pregare correggendo le preghiere del figlio 
minore e del maggiore. 
La preghiera del minore, nata dalla necessità e che chiede il 
“minimo sindacale”, cioè il pane e un lavoro da servo, è rettifi-
cata dal padre che, ridonandogli la dignità di figlio, lo perdona 
e lo santifica. 
La preghiera del maggiore è rivista dalla sconfinata paternità 
di Dio. Il padre non gli nega i diritti acquisiti, ma gli chiede di 
andare oltre: riconoscere il fratello tornato da morte a vita.
La parabola insegna a pregare senza dimenticare il fratello. 
In caso diverso, il Padre non sa che cosa farsene di una preghie-



Spiritualità

51

ra che non si faccia carico del peccato altrui: la remissione dei 
peccati richiesta nel Padre nostro è inseparabile dal comporta-
mento di chi perdona al fratello il debito contratto (cfr. Lc 11,4).
Questa parabola trova riscontro in quella del padrone miseri-
cordioso e del servo spietato in Matteo (cfr. Mt 18,23-35). In 
Luca la parabola del Padre misericordioso termina in modo 
aperto, in Matteo l’epilogo è drammatico: il servo spietato 
è gettato in prigione. Gesù conclude affermando: Così anche 
il Padre mio celeste farà con voi se non perdonerete di cuore, 
ciascuno al proprio fratello (Mt 18,35). La riconciliazione del 
debito tra fratelli non è opzionale, ma obbligatoria, altrimenti 
è inevitabile una fine infausta come quella del servo spietato. La 
remissione del debito compiuta dal padrone è la ragione ultima 
per cui quella tra fratelli è una conseguenza obbligante che non 
lascia alibi per nessuno.
	
DOMANDA: Non ho mai pensato che il mormorare o il giudi-
care in maniera insindacabile la sorella o il fratello, scaturisce 
da un rapporto non corretto e servile con Dio, in cui penso solo 
a me e non mi faccio carico del loro peccato, come invece ha 
fatto Gesù?



Spiritualità

52

Giornata di formazione 
del 15 marzo 2025

La vedova e il giudice

Il viaggio di Gesù verso Gerusalemme si sta concludendo ed 
egli torna sulla necessità di pregare senza stancarsi (Lc 18,1). 
Così iniziano i due nuovi insegnamenti sulla preghiera nelle 
parabole: la presente parabola e quella del fariseo e pubbli-
cano nel tempio. Nella parabola della vedova e il giudice, 
Gesù mette in scena tre personaggi: una vedova, il suo avver-
sario e il giudice miscredente (e non “iniquo”). La parabola 
sembra simile a quella dell’amico importuno, in realtà, come 
vedremo, contiene dei dettagli originali sulla preghiera. Il Pa-
dre nostro ci offre una chiave di lettura interessante sulla pa-
rabola: Non abbandonarci alla tentazione (Lc 11,4). In pratica 
è chiamata in causa la tentazione sulla fede del discepolo1.

1. Potenza e fragilità a confronto
Al tempo di Gesù la vedovanza era un fenomeno diffuso e gli 
abusi nei confronti delle vedove erano frequenti, non avendo 
esse un uomo che difendesse i loro diritti.

1 Abbiamo scelto di farci guidare in questi ritiri da un libretto del Dicastero per l’Evangeliz-
zazione, scritto da Antonio Pitta, Le parabole della preghiera, pp. 73-83. Ed. Libreria Editri-
ce Vaticana, Città del Vaticano 2024.

Fra Marco Ferrario



Spiritualità

53

Al polo opposto abbiamo un giudice che non teme Dio (cfr. 
Lc 18,2). Già di suo un giudice aveva un potere sconfinato, ma 
questo giudice, non temendo Dio e quindi non essendo cre-
dente, si sentiva autorizzato a gestire il potere come voleva, 
senza tenere in conto le leggi di Dio.
Un uomo così pieno di sé, non tollera, anzi, teme che la vedo-
va, donna insignificante ai suoi occhi, continui a scomodarlo, 
ad importunarlo, a portagli via tempo prezioso, facendogli 
presente le proprie richieste. Per questo motivo e non per 
onorare il suo dovere, decide di farle giustizia. 
In che cosa consiste la giustizia per Gesù? La parabola rivela 
che la giustizia di Dio non consiste nel dare a ciascuno il 
proprio, come per la giustizia retributiva, ma nel garantire il 
diritto di una persona debole, come una vedova.
A questo punto Gesù ci rivela ulteriormente com’è il cuore 
del padre suo e nostro Dio. Contrariamente al giudice, che 
comunque fa giustizia, motivato dal voler togliersi di torno la 
presenza fastidiosa della donna, Dio fa giustizia perché ama. 
Ama tutti, ma in particolare gli ultimi, i deboli e quanti fanno 
la sua volontà. Questi eletti, che gridano giorno e notte a 
lui chiedendo giustizia, saranno esauditi prontamente (Cfr. Lc 
18,7-8). La vedova ottiene perché è costante nella richiesta di 
una cosa giusta ad un uomo ingiusto, tanto più la preghiera 
costante contro l’ingiustizia e per avere cose giuste, fatta al 
Dio amore, sarà esaudita rapidamente.

2. La fede nel mondo
A prima vista sembra che la parabola non rifletta alcuna delle 
richieste del Padre nostro. In realtà, la domanda finale sulla 
fede richiama l’ultima richiesta del Padre nostro: Non abban-
donarci alla tentazione (Lc 11,4). La tentazione di cui si parla 
non è di tipo morale, bensì fondamentale: quella di chi non 
si fida più di Dio e desiste dalla preghiera. 



Spiritualità

54

Il diavolo, o colui che cerca sempre di dividerci dal rapporto 
con il Padre, è particolarmente interessato a provocare que-
sto tipo di tentazione. Ha iniziato a propinarla nel giardino 
dell’Eden, cercando e, riuscendoci, a togliere la fiducia in Dio 
nei nostri progenitori. Lo ha fatto a più riprese con Gesù. Nel 
deserto, dove: Dopo aver esaurito ogni tentazione, il diavolo 
si allontanò da lui fino al momento fissato (Lc 4,13).
Questo momento fissato è quello dell’agonia nel Getzemani, 
quando Gesù chiede ai discepoli di pregare con lui per non 
entrare in tentazione (Cfr. Lc 22,39-46). Non a caso la versione 
più lunga del Padre nostro aggiunge: Ma liberaci dal male (Mt 
6,13). 
Mons. Pitta afferma che purtroppo la traduzione del Padre 
nostro in lingua corrente non rende bene l’idea dell’ultima 
richiesta. Nell’originale greco non c’è il verbo “abbandonare” 
(in greco kataleipō), bensì “fare entrare” (eisferō), ne si parla 
di Male in astratto, bensì del “maligno”, che è il tentatore o 
il diavolo. Per comprendere bene la parola di Gesù bisogna 
immaginare una nassa per la pesca, che serve per catturare 
i pesci. Una volta entrati, lo sportello della nassa si chiude e i 
pesci non riescono più ad uscire. Allo stesso modo il discepo-
lo chiede al Padre di non entrare in tentazione e, se ne fosse 
catturato, implora di essere riscattato dal maligno. A Dio, in 
quanto Padre, viene chiesto di liberare chi da solo non riesce 
a uscire dalla tentazione. Lui è il parente più prossimo, al qua-
le, secondo la legge ebraica, spetta il compito di riscattare 
e liberare il proprio familiare. In questo caso di liberarlo dal 
maligno. Sappiamo bene che Gesù ci ha riscattati e liberati al 
prezzo del suo sangue.
Dunque la tentazione a cui si allude sia in Lc 11,4, sia in Mt 
6,13 è quella della fede, con cui termina la parabola della 
vedova e del giudice: Ma il Figlio dell’uomo quando verrà, 
troverà la fede sulla terra? (Lc 18,8).



Spiritualità

55

Per fortuna Gesù ha usato il punto interrogativo e non quel-
lo esclamativo. È terribile un mondo senza fede, un popolo 
senza fede, una persona senza fede. È la fine! Significa non 
rivolgersi a Colui che è l’Onnipotente Amore ed è l’unico 
che può vincere il male e il Maligno. Non credendo non 
si domanda e, non domandando non si entra i relazione 
di fiducia e quindi si resta soli e indifesi. Il risultato porta a 
due estremi, tra i quali ci sono delle zone più sfumate. O si 
cade nella depressione di rassegnazione, constatando la 
propria impotenza, oppure si fa conto solo sulla propria in-
telligenza e forza umana, illudendosi di essere onnipotenti. 
Questo orgoglio apre le porte dell’anima a Satana e attra-
verso di esso lui gioca come il gatto con il topolino, illuden-
do la vittima di essere libera e potente, ma in realtà tenen-
dola saldamente in mano, fino a sfinirla e... mangiarsela. La 
fede permette di liberarsi da tutto questo.
Chiaramente nulla vieta a Dio d’intervenire a salvezza 
dell’uomo in mille modi diversi, che solo la sua carità creati-
va sa produrre. In ogni caso, però, è sempre necessario il sì 
della creatura, anche piccolo, perché Dio è amore e l’amore 
non impone mai nulla, domanda sempre un minimo di as-
senso.
Vale la pena chiarire il significato della parola fede (gr. Pi-
stis), che presenta vari sfaccettature. La fede è, nello stesso 
tempo, fedeltà, affidabilità, fiducia, affidamento e credibili-
tà. Ciò che è importante è che la fede non si riduce ai con-
tenuti del credere, ma coinvolge la relazione con l’Altro. 
In pratica la fede che Gesù chiede al discepolo sino al suo 
ritorno è la fiducia che il Signore è dalla sua parte e non 
dimentica di essere il parente più prossimo che si cura di chi 
non riesce a venir fuori dalla tentazione per la fede.
Perché la parabola termina con la domanda di Gesù sulla 
presenza della fede nei credenti, quando lui ritornerà? 



Spiritualità

56

Mons. Pitta la motiva con il fatto che la preghiera, quando 
è vera, richiede costanza e produce, comunque stanchez-
za in chi deve lottare. Infatti la preghiera è lotta, agone 
che induce spesso alla resa. Quando non si vede il risul-
tato, che sembra essere molto lontano, addirittura da cre-
dere che non ci sarà mai risposta alla propria preghiera, la 
fede vacilla e spesso si spegne. 
La storia della salvezza presenta due modelli esemplari di 
fede: Abramo e Gesù. Abramo attraversa una prova terri-
bile con la fede di chi crede che Dio non verrà mai meno 
alle sue promesse. La liberazione di Isacco, nel momento 
culminante della prova, attesta che non basta aver fede 
senza attraversare la prova che essa comporta.
Altrettanto la fede di Gesù è messa alla prova, come ri-
corda la Lettera agli Ebrei: Egli offrì preghiere e suppliche, 
con forti grida e lacrime, a Dio che poteva salvarlo da mor-
te e, per il suo pieno abbandono a lui, venne esaudito (Eb 
5,7). Questo testo richiama il momento cruciale della vita 
di Gesù: l’agonia nel Getzemani. Apparentemente Gesù 
non fu esaudito da Dio, perché aveva chiesto di essere 
risparmiato dalla prova. Tuttavia non è mai venuta meno 
la fiducia nel Padre e si è abbandonato completamente 
alla sua volontà. Il collegamento tra l’invocazione: Abbà! 
Padre! nel Getzemani (Mc 14,36), e quella: A qual fine (e 
non per quale ragione) mi hai abbandonato, pronunciata 
sulla croce (Mc 15,34), è incredibile, ma reale. Gesù non 
chiede al Padre la ragione del suo abbandonarlo sulla cro-
ce, bensì il fine ultimo. A tale profonda relazione con Dio, 
si deve la preghiera di Gesù sulla croce: Padre nelle tue 
mani consegno il mio spirito (Lc 23,46).
La preghiera è lotta senza confini che conduce all’aut-
aut, a una decisa scelta, tra la resa o la fiducia in Dio, 
nonostante l’evidenza faccia propendere per eclissare la 
fiducia in Dio.



Spiritualità

57

3. Conclusione
La parabola della vedova e del giudice certamente invita 
alla perseveranza nella preghiera, ma aggiunge lo scopo 
essenziale della preghiera: far crescere la fede, sopratut-
to di fronte alla tentazione di non essere ascoltati. In realtà 
esiste un circolo virtuoso, per cui la preghiera fa crescere la 
fede e la fede accresciuta, permette di andare sempre più 
in profondità nella preghiera, la quale diventa un rapporto 
di comunione profonda e intima con Dio che nessuno può 
spezzare. Infatti, più Cristo vive in me e io vivo in Cristo, 
più la potenza di Cristo mi abita e la debolezza si trasforma 
in forza. Infatti, all’inizio della parabola, la vedova è più de-
bole del giudice: un suo avversario le ha fatto ingiustizia. 
Alla fine, è più forte del giudice perché riceve quel che 
ha chiesto con insistenza. La preghiera trasforma la debo-
lezza in forza perché è sostenuta dalla grazia: Ti basta la 
mia grazia; la forza, infatti, si manifesta pienamente nella 
debolezza (2Cor 12,9).
La svolta alla scuola di preghiera di Gesù si verifica in que-
sta parabola. La richiesta di non entrare in tentazione, nel 
Padre nostro, è illustrata dalla fede perseverante o costan-
te della vedova. In questione non è qualsiasi tentazione 
morale, bensì quella della fede costretta ad attraversare 
la prova.

DOMANDA: Com’è la “temperatura” della mia fede? 

DOMANDA: La fede richiede la prova. Come sono “at-
trezzata” per entrare nella lotta della prova? So che cosa 
fare? 



Spiritualità

58

Giornata di formazione 
del 15 marzo 2025

Il fariseo e il pubblicano

In aperto contrasto con la parabola della vedova e del giu-
dice, Gesù prosegue con la preghiera nelle parabole, soffer-
mandosi sul fariseo e sul pubblicano al tempio. Anche questa 
parabola si trova soltanto nel vangelo di Luca. Le due pa-
rabole sono accomunate dalla giustizia. Alla giustizia che la 
vedova si attende dal giudice miscredente, si oppone quella 
di chi ha l’intima presunzione di essere giusto davanti a Dio e 
disprezza gli altri.
Il Padre nostro in questa parabola introduce la chiave di lettu-
ra: Sia santificato il tuo nome (Lc 11,49). Questa richiesta torna 
nella conclusione della parabola, con il paradossale capovol-
gimento della situazione con cui Dio giustifica il pubblicano, 
invece del fariseo. Dio è santo perché santifica il peccatore o 
chi riconosce la sua colpa, mentre chi non ha bisogno di esse-
re santificato è già peccatore1.

1 Abbiamo scelto di farci guidare in questi ritiri da un libretto del Dicastero per l’Evangeliz-
zazione, scritto da Antonio Pitta, Le parabole della preghiera, pp. 85-94. Ed. Libreria Editrice 
Vaticana, Città del Vaticano 2024.

Fra Marco Ferrario



Spiritualità

59

1. La preghiera arrogante
La collocazione della parabola all’interno del tempio non è 
fortuita, perché il fariseo e il pubblicano pregano al cospetto 
Dio, ma con atteggiamenti opposti. Tre sono i personaggi: il 
fariseo, il pubblicano e Dio, che alla fine interviene giustifi-
cando o, secondo la richiesta del Padre nostro, santificando il 
pubblicano e non il fariseo.
Prima di passare alla preghiera del fariseo è necessario spe-
cificare alcune cose. Il movimento dei farisei era il più diffuso 
in Palestina al tempo di Gesù. Egli ha anche degli amici tra 
i farisei. Tra i caratteri distintivi dei farisei c’era la fede nella 
risurrezione, nella volontà di Dio e la preghiera domestica. 
Gesù non intende condannare in massa il movimento farisai-
co. Piuttosto desidera mettere in guardia dal pericolo di abi-
tuarsi a una tale familiarità con Dio, da sostituirsi a Lui, pro-
curandosi una giustizia autogestita. Il rischio è prendere il 
posto di Dio giudicando il prossimo, sino a condannarlo. 
Per contrastare con forza questo rischio, Gesù si sofferma sul-
le preghiere del fariseo e del pubblicano.
Gesù ritrae il fariseo mentre sta ritto in piedi davanti a Dio e si 
effonde in un autoelogio sperticato (cfr. Lc 18,11-12). L’auto-
elogio inizia con un ringraziamento a Dio senza contenuti, se 
non quello di confrontarsi con gli altri e reputarsi migliore. 
Si sente garante della Legge di Dio che applica, anche con 
una certa larghezza. A prima vista, il suo è un rapporto enco-
miabile con Dio e con il prossimo. Tuttavia il confronto nega-
tivo con gli altri e con il pubblicano, lo isola dal rapporto con 
il prossimo e con Dio. La sua è una preghiera così arrogante 
che, mentre presume di essere impeccabile, tornerà a casa 
propria senza essere giustificato (cfr. Lc 18,14). 
Il fariseo prega in piedi. È la posizione corretta per pregare: 
stare di fronte a Dio con gli occhi che si alzano dalla terra al 
cielo. È la posizione dei figli nella dignità di risorti nel battesi-



Spiritualità

60

mo. Il termine greco utilizzato per stare in piedi dice però una 
certa arroganza, un essere impettito. Questo atteggiamento 
si rivela anche nella preghiera. Non prega rivolto a Dio ma 
verso se stesso, prega se stesso2. Comunque, che stia da-
vanti a sé o che preghi se stesso, il fariseo salito al tempio per 
palare a Dio, si ritrova solo con se stesso e la sua preghiera 
non va al di là di lui. Dio non c’è3.
Il fariseo inoltre non dice nulla di falso, dice ciò che real-
mente fa. È lo stesso atteggiamento del figlio maggiore della 
parabola del Padre misericordioso. In realtà fa di più di quello 
che prevede la legge, digiuna di più del prescritto e paga 
le decime su tutto e non su ciò che ha prodotto e ciò per-
ché dubita dell’altro… lui che ha prodotto non avrà pagato 
al decima, la pago io… Il problema è che è consapevole di 
una verità parziale di sé, non ha una conoscenza profonda 
unificante la vita.
«Il fariseo usa la preghiera proprio come lo specchio magico 
della strega di Biancaneve: usa la preghiera per essere con-
fermato nell’immagine positiva di se stesso. […] Nella sua 
preghiera o nel suo dialogo interiore il fariseo esagera quei 
comportamenti che lo confermano nella sua idea di perfezio-
ne, illudendosi così di allontanare e di non vedere il proprio 
limite. […] Chi è ossessionato dalla propria immagine, met-
terà al centro della propria preghiera o dei propri pensieri 
soltanto il proprio Io: questo è l’unico pronome che ricorre 
nella preghiera del fariseo. Nella sua immaginazione c’è spa-
zio solo per sé stesso. Il suo Io è talmente ingombrante che 

2 Attingo ad un testo di don Simone Valerani, Imparare a pregare alla scuola di alcune figure 
bibliche di preghiera. Esecizi spirituali. Il fariseo e il pubblicano al tempio. Preghiera e vita. 
Pro manoscritto. Crema 20-24 agosto 2024.
3 Il fariseo, modello di pietà e maestro del popolo, sta in piedi, com’è normale nella pre-
ghiera, ma “davanti a se stesso” (v. 11). Si unisce abitualmente pròs heautón (“davanti a 
sé”) al verbo pregare: “pregava tra sé”, ma prós non significa “tra” o “in”; indica un movi-
mento per cui, unito a “pregare”, andrebbe tradotto: “pregava se stesso”. […] 
D. Attinger, Evangelo secondo Luca, Qiqajon2015, 488-489.



Spiritualità

61

arriva perfino a mettersi al posto di Dio: Io sono. Quando 
cerchi solo te stesso, ben presto esproprierai anche Dio dalla 
tua vita»4.
Il fariseo parte dalla presunzione di essere giusto, disprezzan-
do gli altri, e termina senza giustificazione. Come a dire che la 
preghiera arrogante di chi si mette al posto di Dio è dannosa 
perché quel fariseo idolatra se stesso, invece di rendere 
culto a Dio.
Il rischio dell’idolatria è sempre in agguato nella preghiera, 
come nella vita. La sua forma più subdola si verifica quando 
la preghiera è attraversata da un ego che non lascia spazio né 
a Dio né al prossimo. Anzi, l’idolatria di se stesso si ricono-
sce dalla sua tendenza nel disprezzare il prossimo, sino a 
condannarlo. 
Il fariseo non perdona il pubblicano per il lavoro che fa e così 
non perdona alcun debito al proprio debitore, entrando in 
conflitto con l’ultima invocazione del Padre nostro, secondo 
il vangelo di Luca. In definitiva il fariseo della parabola non 
è giustificato, né santificato da Dio perché, condannando il 
pubblicano, condanna se stesso e profana la casa di Dio, 
che è il tempio. 

DOMANDA: Probabilmente non prego come il fariseo, intes-
sendo le mie lodi davanti a Dio ma potrei rischiare, talvolta, 
di prendere il posto di Dio. Questo avviene quando dico cose 
vere negative sugli altri giudicandoli e condannandoli. In que-
sto modo, implicitamente, lodo me stesso, perché mi dico: 
“Io non sono così, io non faccio così”. È una forma di idolatria 
passiva di se stessi che giunge a disprezzare il prossimo, per 
sentirsi migliori di lui. Mi capita qualche volta di cadere in 
questa tentazione?	

4 G. Piccolo, Leggersi dentro con il Vangelo di Luca, Paoline 2018, 234-235.



Spiritualità

62

2. La preghiera sincera
Il pubblicano invece, fermatosi a distanza, non osava nemme-
no alzare gli occhi al cielo, ma si batteva il petto dicendo: “O 
Dio, abbi pietà di me peccatore”. 
Alle ventinove parole della preghiera del fariseo, Gesù con-
trappone le sei parole del pubblicano. Mentre il fariseo stava 
diritto davanti a Dio, il pubblicano non ha il coraggio di alzare 
lo sguardo verso il cielo: si batte il petto riconoscendo la 
propria colpa.
Il pubblicano avrebbe potuto trovare qualche giustificazione 
della sua situazione, davanti a Dio, ma non lo fa. Diviene em-
blema di umiltà. È consapevole della sua situazione e sta a 
distanza e non osa alzare lo sguardo.
È lì di fronte a Dio nella verità della sua vita, non si nasconde 
e non nasconde il suo limite, la sua ferita. Si presenta davanti 
al Signore come è, nella nudità di chi sa di non poter nascon-
dere nulla davanti a Dio. A differenza del fariseo però non 
parla con sé stesso. Eleva il suo grido a Dio: “O Dio, abbi 
pietà di me peccatore”. 
Dio riconosce il cuore pentito del pubblicano. La sua pre-
ghiera non è fatta di sole parole ma si caratterizza soprattutto 
come modo di porsi davanti al Signore. Diventano così pre-
ghiera anche i suoi gesti: il fermarsi a distanza, il non alzare 
gli occhi al cielo e il battersi il petto.
È interessante che in questa parabola Gesù nell’immagine 
che tratteggia del pubblicano mette tutti gli elementi della 
preghiera del cuore e dell’atteggiamento corretto di porsi 
davanti a Dio. Questi sono: poche parole, perché quello che 
conta è il cuore contrito, il rispetto di Dio che fa mantenere a 
distanza, lo sguardo abbassato che dice di un cuore contrito, 
umiliato e il battersi il petto. Il verbo usato per descrivere il 
battersi il petto, contiene l’idea della violenza, cioè del de-
siderio di fare guerra a se stesso, al proprio io, al cuore 



Spiritualità

63

duro, pagano, appartenente all’uomo vecchio. È l’inizio della 
rinuncia a sé e del decentramento, che permette la relazione 
con Dio e gli altri. 
Il pubblicano non chiede soltanto che Dio abbia pietà di lui, 
ma che estingua il suo debito, che non è in condizione di 
espiare da solo. Per la mentalità giudaica del tempo, ogni 
peccato è un debito contratto da espiare. Di fronte a Dio si è 
tutti debitori e nessuno è in credito. 
La breve e sincera preghiera del pubblicano rivela questa di-
sarmante verità. Soltanto la misericordia compassionevole 
di Dio può giustificare il pubblicano e non il diritto acquisito 
davanti a lui.
Questa parabola ci ricorda la stretta correlazione tra pre-
ghiera e vita: non vi può essere separazione: come prego 
dice come vivo e come vivo dice come prego!
Pregare chiede innanzitutto di essere dinanzi a Dio nella 
verità della nostra vita. Abbiamo la necessità di togliere e 
lasciarci togliere dalla Parola ogni maschera. Un indicatore di 
ciò è che nella preghiera non avvertiamo sempre la necessità 
di giustificarci dei nostri peccati, cadute e delle nostre fragi-
lità. Leggiamo nello scritto pseudo-basiliano Ammonizione 
al figlio spirituale: «Ma tu figlio, quando vai a pregare il Si-
gnore, prosternati umilmente alla sua presenza […] manifesta 
subito i tuoi peccati perché, non appena li hai confessati, Dio 
li distrugga. Non volerti giustificare quando vai a pregare, 
per non uscirne condannato al pari del fariseo» (11).

DOMANDA: Posso ricordare almeno un episodio in cui da-
vanti a Dio ho assunto l’atteggiamento simile a quello del 
pubblicano? Ho sentito la sua infinita misericordia? Per que-
sto ora desidero dar gloria a Dio e ringraziarlo di avermi per-
donato e ricreato.



Spiritualità

64

3. Conclusione
Questa parabola termina in maniera imprevista. Gesù afferma 
che il pubblicano torna a casa giustificato, mentre il fariseo 
non è giustificato. È solo Dio che conosce in profondità il cuo-
re dell’uomo: lo valuta per la sincerità e il pentimento con cui 
si mette al suo cospetto. Certo che una situazione così com-
pletamente ribaltata è impensabile per chiunque. A questo 
punto potrebbe sorgere una domanda: che cosa ne è della 
Legge divina e dei comandamenti? La Legge non obbliga a 
pagare le tasse e la decima? E il digiuno ha ancora valore? 
Non è pericoloso il ribaltamento proposto da Gesù? Non si 
corre il rischio di annacquare la Legge e quindi di favorirne la 
trasgressione: tanto si è comunque giustificati e santificati da 
Dio? 
In realtà la parabola del fariseo e del pubblicano spalanca una 
finestra sulla misericordia infinita di Dio che cerca un cuore 
umile pentito, non un uomo impettito e tracotante. Più 
si è uomini e donne di preghiera, più si è umili come Maria 
che nel Magnificat riconosce l’agire inatteso di Dio: disperde 
i superbi nei pensieri del loro cuore e innalza gli umili (cfr. Lc 
2,52).



Spiritualità

65

Giornata di formazione 
del 17 maggio 2025

La parabola del fico 
e l'avvicinarsi del Regno

Uno dei tratti tipici della preghiera che Gesù ha insegnato ai 
suoi discepoli è la vigilanza. Nella parabola del fico, Gesù 
esorta i discepoli a vegliare pregando (cfr. Lc 21,36). La para-
bola del fico è fra le più brevi raccontate da Gesù: soltanto tre 
versetti dedicati a un fico che sta per germogliare. L’occasione 
permette a Gesù di annotare che il Regno di Dio si avvicina 
come l’estate per un fico che sta per germogliare. Il centro 
della parabola è dedicato al Regno di Dio: come riconoscer-
lo? Quali sono i segni che ne anticipano la presenza? E come 
la preghiera vigilante permette di non cadere nel sonno della 
ragione? Il rapporto tra il fico e il Regno di Dio rinvia alla se-
conda richiesta del Padre nostro: Venga il tuo regno (Lc 11,2). 
Da una parte il discepolo chiede che il Signore renda prossimo 
il suo Regno, dall’altra Gesù chiede al discepolo di imparare a 
riconoscere i segni dei tempi sulla vicinanza del Regno1.

1 Abbiamo scelto di farci guidare in questi ritiri da un libretto del Dicastero per l’Evangelizza-
zione, scritto da Antonio Pitta, Le parabole della preghiera, pp. 95-105. Ed. Libreria Editrice 
Vaticana, Città del Vaticano 2024.

Fra Marco Ferrario



Spiritualità

66

1. I segni dei tempi
Inviato per annunciare il Regno di Dio (cfr. Lc 4,43), Gesù lo ha 
reso presente mediante alcune azioni concrete: a) la scelta dei 
discepoli, b) raccontando alcune parabole e c) la guarigione 
dei malati.
Paragonato a un granellino di senape (cfr. Lc 13,18) o al lievito 
che fa fermentare la pasta (cfr. Lc 13,21), il Regno di Dio non 
è visibile a occhio nudo, ma richiede uno sguardo sull’ol-
tre. Praticamente per riconoscere il Regno di Dio in azione è 
necessario guardare oltre il visibile. Questo occhio penetran-
te e che vede oltre le realtà create è un occhio spirituale, 
cioè impregnato di Spirito Santo. L’uomo vecchio, l’uomo di 
carne non possiede questo sguardo, ma solo l’uomo nuovo, 
l’uomo spirituale che vede con gli occhi di Gesù, occhi da Fi-
glio, occhi che sanno riconoscere la mano del Padre che ope-
ra nella creazione, occhi che imbevuti d’amore sanno cogliere 
l’essenza e vedere Dio presente in tutto e in tutti. I puri di 
cuori vedono Dio, vedono il suo agire e scorgono in filigrana 
nella storia umana, il disegno del Padre che la conduce a sal-
vezza e compimento. Quest’occhio spirituale rallegra la vita 
dell’uomo perché vede Dio in azione, vede il bene là dove 
pochi lo vedono, vede la vittoria della vita sulla morte, vede 
che tutto è saldamente nelle mani di Dio, anche se sembra 
che tutto si stia sfaldando. Tutto questo alimenta la speranza, 
che è speranza certa perché il futuro si è già realizzato nel 
passato, quando si è compiuto il Mistero Pasquale e Cristo ha 
vinto definitivamente il male e il suo istigatore. Allora iniziò la 
vita nuova, che nessun potere di questo mondo e delle forze 
avverse a Dio, potranno distruggere, perché in essa c’è l’im-
mortalità e la presenza viva del Signore risorto.
Saper riconoscere i segni dei tempi significa comprendere 
quanto sta accadendo e vedere negli avvenimenti storici il 
Regno di Dio che prosegue inesorabilmente il suo cammi-



Spiritualità

67

no verso il compimento. Significa constatare nella realtà che 
nulla si sta distruggendo definitivamente e anche gli avve-
nimenti più drammatici, hanno già in sé i germi della risurre-
zione. Ciò che sta morendo e sta passando, lascia una sorta di 
“concime” che alimenta la novità che sta già germogliando. 
Da quando Gesù è morto e risorto, la morte, suo malgrado è 
condannata ad alimentare la vita. Tutte le macchinazioni del 
nemico, per distruggere l’uomo e la terra, vengono trasfor-
mate dalla potenza dell’amore di Dio, in risorse per una nuo-
va vita. Il male è continuamente messo a servizio del bene. 
Questo fatto provoca la rabbia e la disperazione di Satana. 
Per quanto si dia da fare per distruggere l’uomo, la creazione 
e la chiesa, ogni sua azione diventa un mattone che costruisce 
il Regno di Dio. Il demonio si trova, suo malgrado, a colla-
borare nell’edificazione del Regno e a diventare un mezzo 
indiretto per la nostra santificazione2 e un coefficiente perenne 
di santità3. Tutto questo si avvera nella nostra vita personale se 
viviamo gli eventi, piccoli e grandi, nostri o del mondo, nella 
preghiera fatta con il cuore, nella fede ferma, nell’abban-
dono totale a Dio e nell’amore reciproco, incondizionato.
Tornando al Regno di Dio, va detto che la comunità dei disce-
poli o la Chiesa è la manifestazione più tangibile del Regno 
che Gesù ha annunciato in parole e opere. A questo punto è 
opportuno precisare che la Chiesa non è il Regno di Dio, ma 
lo manifesta attraverso la comunione di quanti continuano a 
seguire Gesù. Sarebbe infausto assimilare il Regno di Dio alla 
Chiesa: sono troppi i fallimenti dei discepoli per cadere in tale 
illusione. Tuttavia, i discepoli che formano la Chiesa manifesta-
no il Regno con la loro comunione e la missione. Comunque il 
Regno di Dio si è avvicinato con la missione di Gesù, continua 
a rivelarsi fra i discepoli nella Chiesa e li attende sino all’incon-

2 Cfr. S. Tommaso d’Aquino, Summa Teologica. p.1, q.64, a.4, c.
3 Cfr. S. Giovanni Crisostomo, In Acta Apostolorum, hom. 41,3: PG 60, 292-293.



Spiritualità

68

tro finale con il Signore Gesù Cristo. Per insegnare ai discepoli 
ad attendere il Regno di Dio, Gesù, tra l’altro, racconta la pa-
rabola del fico.
Nella Bibbia alcuni simboli non sono scelti a caso. Ad esempio 
la vigna rappresenta il popolo d’Israele, di cui Dio si prende 
cura costante, come fa il viticoltore che cura la sua vigna, 
dalla piantagione alla vendemmia. L’ulivo è la pianta dell’e-
lezione poiché l’olio è utilizzato per la consacrazione. Anche 
il fico con i suoi frutti rinvia alla relazione tra Dio e gli uomini. 
Quando il fico inizia a germogliare vuol dire che si sta verifi-
cando il passaggio dalla primavera all’estate. Restare sotto 
il fico, come Natanaele (cfr. Gv 1,47-48), significa attendere 
il segni dei tempi per l’approssimarsi del Regno di Dio.
Tra la creazione, gli esseri umani e i credenti c’è una com-
partecipazione profonda (cfr. Rm 8,20-21) che si esprime 
con i cosiddetti “segni dei tempi”.
La Gaudium et spes del Concilio Vaticano II ha conferito 
un’importanza di prim’ordine alle relazioni tra la Chiesa e i 
segni dei tempi: È dovere permanente della Chiesa di scru-
tare i segni dei tempi e d’interpretarli alla luce del Vange-
lo, così che, in modo adatto a ciascuna generazione, possa 
rispondere ai perenni interrogativi degli uomini sul senso 
della vita presente e futura e sulle loro relazioni reciproche 
(GS 4).
	
DOMANDA: Come sto vivendo nel mio cuore questo pe-
riodo storico? Sto cogliendo la presenza di qualche segno 
dei tempi? Mi è capitato di coglierlo in passato?

2. La preghiera vigilante
Nel contesto della parabola del fico, tra una stagione e l’al-
tra, Gesù esorta i discepoli a vigilare pregando in ogni mo-
mento (cfr. Lc 21,36).



Spiritualità

69

Non a caso la scelta dei Dodici inizia con la preghiera nottur-
na di Gesù, sino al mattino (cfr. Lc 6,12-16). Anche il termine 
della sua missione si realizza in preghiera durante l’agonia 
nel Getsèmani (cfr. Lc 22,39-46). 
Se da un lato Gesù durante il giorno restava nel tempio per 
insegnare al popolo, la notte si ritirava sul monte degli Ulivi 
a pregare per rinsaldare il rapporto con il Padre.
Durante l’agonia del Getsèmani i discepoli non hanno avu-
to la forza di pregare per vigilare con Gesù. Non hanno 
avuto la forza di pregare e, quindi, vigilare, nonostante Gesù 
chiedesse loro di vigilare per non entrare in tentazione. In tale 
occasione, più che in altre, il discepolo non deve chiedere al 
Padre di non essere abbandonato alla tentazione, ma di 
non entrare in essa perché si trova senza via di uscita quando 
non riesce a vigilare con la preghiera.
Si vigila nella preghiera perché si spera, altrimenti non si com-
prende perché bisognerebbe vegliare. È bene, però, fare alcu-
ne precisazioni sulla speranza.
Vi è una differenza abissale tra la speranza nella cultura occi-
dentale e la speranza presente nella Bibbia. Due esempi:
Nel mito greco di Pandora, quando essa ha riversato tutti i 
mali nel mondo, sul fondo del vaso resta soltanto la speranza, 
destinata a trasformarsi da illusione in un delusione fatale.
Nell’opera Aspettando Godot, Beckett rappresenta come il 
nostro mondo occidentale considera la speranza: come due 
mendicanti in attesa di un piccolo Dio che non giunge mai.
La Sacra Scrittura, invece, annuncia una speranza diversa, fon-
data su un evento e non sul desiderio umano. Per gli Ebrei 
l’esodo dall’Egitto è il paradigma della speranza del popolo 
d’Israele. Per noi cristiani è l’evento delle risurrezione di Cristo 
Signore. 
La preghiera vigilante, perciò ricolma di speranza, permette ai 
credenti di scegliere quel che rimane, cioè quello che è pre-



Spiritualità

70

sente in questa vita e che rimane per la vita eterna e non quel 
che passa. La preghiera vigilante si riconosce dalla disponibi-
lità ad andare incontro al Signore che viene. La parabola del 
fico insegna ai discepoli a riconoscere i segni dei tempi e del 
mondo per essere in condizione di valorizzarli in vista dell’oltre.

DOMANDA: Come è la mia preghiera di vigilanza? Come è 
la mia speranza? Riesco a trasmettere speranza alle persone 
che incontro?

3. Conclusione
L’ultima parabola di Gesù nel Vangelo di Luca è dedicata alla 
preghiera vigilante: è la fase più matura della preghiera. Si 
può pregare con il cuore appesantito da dissipazioni, ubria-
chezze e affanni della vita (Lc 21,34) che favoriscono il “son-
no”, anche se fisicamente si può essere svegli. Gesù invita 
alla preghiera vigile, favorita dal cuore sobrio e attento agli 
eventi della vita. Il discepolo più matura nella preghiera di 
vigilanza, più si accorge quando giunge una nuova stagione 
della natura, ma anche per gli esseri umani. Più è vigilante 
nella preghiera, come chiede Gesù: Vegliate in ogni momen-
to pregando, più è in grado di riconoscere i segni dei tempi 
o del Regno di Dio che si avvicina. Diversamente, non sarà 
nella condizione di discernere le diverse stagioni della vita 
personale e comunitaria.
La parabola più breve di Gesù termina con lo sguardo sulla 
speranza. A una speranza illusoria e delusa si contrappone 
la speranza radicata nell’evento della morte e risurrezione di 
Gesù Cristo. La speranza cristiana non è una virtù tra le tante, 
ma è Cristo stesso speranza della gloria (Col 1,27).



Spiritualità

71

GRAZIE FRA MARCO!!!
La Compagnia delle Figlie di S. Angela, ringrazia Fra Mar-
co della comunità dei Frati Minori Francescani, che con di-
sponibilità, affabilità, discrezione e presenza puntuale, ci ha 
guidato nelle giornate di ritiro mensile per 5 anni. A lui la ns. 
riconoscenza e il ricordo nella preghiera, anche per il nuovo 
incarico che gli è stato affidato.

Domenica 21 settembre 2025 Luigia e Rita hanno rappresen-
tato la Compagnia, partecipando alla celebrazione di saluto 
ai frati che a Bienno hanno chiuso la loro comunità. Hanno 
ringraziato fra Marco a nome di tutte per il bene che ha fatto 
a noi e per il bene fatto dalla loro comunità a tutta la valle. È 
stata un'esperienza molto bella con una numerosa presenza 
di laici, volontari, molti sacerdoti e giovani. È stata una cele-
brazione molto molto intensa e con una velatura di tristezza 
perché si chiude una casa aperta al silenzio e alla meditazio-
ne. Lunedì 22 settembre fra Marco ha chiuso il convento e 
raggiunto Chiampo. Preghiamo per i frati e anche perché il 
Signore apra altre vie e aiuti ciascuno a percorrerle. Con la 
nostra preghiera il Signore susciti nei cuori il desiderio di una 
vita donata e illumini le scelte per il futuro di questo ambiente 
nel cuore della valle...



Formazione

72

CORSO DI ESERCIZI ANNO 2025

 Predicatore:
don Giovanni Palamini   

Tema:
Pellegrine nella speranza da consacrate

da domenica 28 settembre
a sabato 04 ottobre 2025

Casa S. Angela
Via Martinengo da Barco, 4 - Brescia - 030 47230



Formazione

73

Programma di formazione 
per l'anno pastorale 2025-26
Ritiro 3^ sabato 

Mons. Gabriele Filippini
c/o Casa S. Angela

L’amore umano e divino
del Cuore di Gesù Cristo

Ritiro 2^ domenica
madre Eliana Zanoletti

c/o Casa S. Angela
Libro dell’Esodo

sabato 13 settembre 2025 Assemblea di inizio anno pastorale 

25 ottobre 2025
Ci ha amati

12 ottobre 2025
Dove eravamo rimasti

Sabato 25 ottobre 2025 
Pellegrinaggio sulle Tracce di Sant’Angela

15 novembre 2025
L’importanza del cuore

9 novembre 2025
Vocazione di Mosè

25 novembre 2025
Compleanno della Compagnia

20 dicembre 2025
Gesti e parole d’amore

14 dicembre 2025
Lo scontro con faraone

17 gennaio 2026
Questo è il cuore che ha tanto amato

Lunedì 26 gennaio 2026
Ritiro plenario – Vigilia Festa di S. Angela – Veglia vocazionale

Martedì 27 gennaio 2026 FESTA DI SANT’ANGELA

8 febbraio 2026
Passaggio del mare

Sabato 14 febbraio 2026 GIORNATA DI FORMAZIONE PER TUTTE

21 marzo 2026
L’amore che dà da bere

8 marzo 2026
Traversata del deserto, mormorazioni

18 aprile 2026
Amore per amore

12 aprile 2026
Il dono della legge

16 maggio 2026
Il Cuore di Cristo sorgente di speranza

10 maggio 2026
Costruzione del santuario

sabato 6 giugno 2026 Assemblea di fine anno pastorale



Formazione

74



Formazione

75



Formazione

76



Formazione

77



Tra noi

78

Notizie dal Rwanda

Le case - famiglia: un sogno che ormai è diventato realtà! Se 
dovessi pensare ad un titolo per questo mio scritto al ritorno 
dal Rwanda, non potrebbe che essere questo.
In questi giorni di permanenza ho potuto, infatti, “toccare con 
mano” quanto realizzato, frutto della volontà di collaborare 
insieme di tante persone e realtà diverse, sia in Italia che in 
Rwanda.
E se è facile descrivere “lo stato dei lavori”, più difficile è pro-
vare a trasmettere quanto emerso nell’incontro con chi, sul 
territorio, sta cercando di dare forma e contenuto al cammino 
che a settembre vedrà le prime otto bambine e ragazze abi-
tare e rendere vive le case.
Quelli trascorsi in Rwanda sono stati infatti giorni ricchi di in-
contri e riflessioni, conoscenza reciproca e definizione degli 
impegni di ciascuno, sorrisi e abbracci, che hanno fatto tra-
sparire quanto la volontà di lavorare in vista di un obiettivo 
condiviso possa essere arricchente e gioiosa per tutti e tutte, 
nonostante le fatiche. La presenza presso il centro Nyampin-
ga durante il “patronage” estivo iniziato il 21 luglio, di Maria 
Josepha e Theodette, le sorelle che si sono messe a disposi-
zione per questa avventura, si è rivelata da subito positiva, sia 
per le bambine e ragazze che hanno avuto modo di conoscer-
le, sia per le educatrici e il direttore, che le hanno coinvolte 
nella gestione del centro estivo, assegnando loro un ruolo 
ben preciso, in quanto ritenute parte dell’equipe educati-
va fin da subito. Le sorelle, che per il momento risiedono al 
Centro, stanno inoltre procedendo con l’aiuto del direttore, 
nell’acquisto del materiale necessario, sia per le case, che per 
le bambine/ragazze che saranno accolte. La loro si è rivela-



Tra noi

79

ta fin dai primi momenti una presenza significativa, perché 
con grande disponibilità si sono messe al servizio, cercando 
di capire come approcciare le bambine e le ragazze, ciascuna 
portatrice di una propria storia personale non certo facile. 
Nel frattempo, si sono susseguite le diverse riunioni per de-
finire il percorso in vista dell’apertura, sia dal punto di vista 
tecnico (es. gestione economica, persone di riferimento pres-
so la Caritas Diocesana...), sia dal punto di vista della cono-
scenza del territorio (es. scuole a cui poter iscrivere le bim-
be,…), sia dal punto di vista del riconoscimento del servizio 
che andranno ad intraprendere (es. presentazione al parroco 
e alle autorità civili,..), quest’ultimo passaggio condiviso ol-
tre con il Direttore della Caritas, anche con il sacerdote che 
accompagna il gruppo delle consacrate. La loro umile, ma 
significativa presenza è stata fin dall’inizio un’occasione pre-
ziosa anche per la conoscenza della spiritualità e del carisma 
che le contraddistingue nel loro percorso vocazionale, ancora 
poco conosciuto in Diocesi e sicuramente innovativo per il 
territorio: molti sono rimasti colpiti dal fatto che abbiano ac-



Tra noi

80

cettato, come donne consacrate, di risiedere a Nyampinga 
con le bambine e ragazze, in una situazione logistica di preca-
rietà e senza comodità, ma sempre con il sorriso sulle labbra 
e tanta disponibilità. Molte, infatti, sono state le domande da 
parte di chi, anche all’interno della Diocesi, laici o consacrati, 
ha voluto conoscere il loro percorso umano e spirituale, rima-
nendone favorevolmente stupito. Credo proprio che adesso 
in questo nuovo cammino, non saranno sole… sicuramente 
saranno supportate dai referenti della Caritas Diocesana e 
dall’equipe educativa di Nyampinga, ma sono certa anche da 
tante persone che in questo tempo hanno già avuto modo di 
incontrarle e conoscerle.
Ormai manca davvero poco…in questi giorni presso le case, 
si sta provvedendo a terminare la recinzione in bambù a pro-
tezione della privacy e a breve inizieranno i lavori per la co-
struzione dei tre muri di contenimento, per impedire che du-
rante la stagione delle piogge, essendo il terreno in discesa, 
si possano verificare piccoli smottamenti. Acqua e luce sono 
già state allacciate, i mobili sono già stati ordinati presso una 



Tra noi

81

falegnameria in città, le cisterne 
per la raccolta dell’acqua piova-
na posizionate e le sorelle, pian 
piano stanno provvedendo ad 
una prima pulizia.
L’ingresso delle bambine/ragaz-
ze è previsto per i primi giorni 
di settembre, al termine del pa-
tronage e prima dell’inizio della 
scuola, così che le sorelle, con il 
supporto dell’equipe educativa, 
possano avere il modo di instau-
rare relazioni significative con le 
bambine e ragazze che abiteran-
no con loro e prepararsi insieme 
a questo passaggio non certo 
scontato e semplice.
Durante il patronage, inoltre, è 
prevista un’uscita presso il San-
tuario di Kibeho: sono certa che 
sarà un’occasione preziosa per 
affidare alla Mamma Celeste 
questo nuovo cammino e tutte 
le persone in esso coinvolte. Un 
grazie di cuore a tutte voi, che 
con il sostegno del gruppo mis-
sionario di Salò, avete reso pos-
sibile tutto questo.

Per l’Associazione
Variopinto OdV 

Erminia



Le ricordiamo

82

_______
L’associazione Familiari e Collaboratori del Clero con questo 
messaggio vuole essere vicina alle nipoti e ai parenti della 
cara Giulia.
Giulia è sempre stata, per la nostra associazione, un grande 
punto di riferimento.
Ha ricoperto per ben tre volte il ruolo di Presidente Diocesana 
e anche quello di Coordinatrice Regionale della Lombardia.
Sempre presente ai nostri incontri, sapeva trasmettere entu-
siasmo e amore per i sacerdoti.
Negli ultimi tempi la sua salute non le permetteva più di par-
tecipare di persona, ma non faceva mai mancare la sua vici-
nanza, chiamando e essendo sempre disposta a dare saggi 
consigli a chi chiedeva aiuto, con la preghiera e la dolcezza di 
una madre!
Grazie ancora Giulia per la tua instancabile vicinanza.
Ti ricordiamo con le ultime parole della nostra preghiera...
“Fa che servendo fedelmente Cristo, sommo ed eterno Sa-
cerdote, cooperiamo, come Maria, all’opera della redenzione 
ispirando nelle nostre comunità azioni di bene e possiamo un 
giorno sedere insieme con i nostri fratelli al gioioso banchetto 
della vita eterna. Amen.”

GIULIA SALODINI

Nata a Mocasina il 2 dicembre 1936
Consacrata il 24 ottobre 1959
Deceduta il 2 aprile 2025



Le ricordiamo

83

_______
Ho conosciuto Giulia all’età di 25 anni, io partecipavo agli 
incontri dei Padri Oblati di Maria Immacolata, i quali ave-
vano lanciato la proposta, poi ripetuta, di  organizzare un 
capodanno alternativo di 3 giorni. Il Signore che ci prepara 
la strada, ha fatto si che questi incontri si tenessero nella 
Casa che la Compagnia aveva a Sulzano, e Giulia si era resa 
disponibile ad aprirla e prepararci i pasti, anche perché i 
Padri le avevano assicurato il nostro aiuto.
Giulia ha avuto la capacità e la delicatezza di parlarci di S.An-
gela entrando piano piano in confidenza con noi, a questi 
incontri partecipava anche la Luigia.
Con tutta la passione che il suo cuore conteneva aveva spie-
gato ai Padri il carisma di S.Angela, tanto è vero, che quan-
do abbiamo incominciato il discernimento vocazionale ci 
hanno indirizzato in Compagnia.
Qui ho ritrovato Giulia come maestra di formazione per i 
primi due anni come conoscenza alla Compagnia, ci siamo 
subito volute bene, anche ricordando come durante quegli 
incontri io non desiderassi consacrarmi al Signore, ma Lui 
aveva già preparato la mia strada.
Di Giulia oltre all’amore per la Compagnia ricordo la sua 
devozione per i sacerdoti, in diocesi li conosceva quasi tut-
ti, sapeva creare un rapporto fraterno con loro, sosteneva 
anche le loro domestiche; per anni è stata presidente delle 
familiari del clero.
In Compagnia ricordava i compleanni di ogni figlia e l’anni-
versario della loro Consacrazione, il giorno di Santa Giulia 
non mancava mai di telefonare alla mia mamma che come 
lei ne portava il nome. Andava nelle zone per i ritiri instau-
rando con ogni figlia un vincolo di amicizia e un amore per 
la Regola.
Cara Giulia come non dirti grazie per tutto il bene che ci hai 
donato, per averci seguito nel cammino con trepidazione e 



Le ricordiamo

84

affetto, per esserci sempre stata vicina in tutti questi anni, 
per il grande amore che avevi per la Compagnia e il grande 
rispetto verso i sacerdoti.
Sicuramente ora godi della beatitudine dei cieli e con S.An-
gela proteggi la Compagnia, aiutaci ad amarla come hai 
saputo farlo tu. Grazie.

Flora

_______
Giulia, persona mite ma di carattere sicuro e deciso. Noi par-
rocchiani di Mocasina abbiamo potuto godere della sua pre-
senza e del suo operato in quanto Lei è sempre stata impe-
gnata, soprattutto, in Diocesi a Brescia, come persona che si 
dedicava al Clero ed ai familiari del Clero. 
È  stata una presenza molto attiva e laboriosa a fianco di sa-
cerdoti e vescovi. Per questi motivi Mocasina ha goduto della 
presenza di Giulia se non negli ultimi anni della sua vita, ma 
di questo gliene siamo comunque grati!
In parrocchia seguiva le funzioni liturgiche organizzando let-
tori e canti. Come membro del C.P.P. prendeva a cuore e con 
impegno, le situazioni particolari o difficili che si presentava-
no.
La sua scomparsa, repentina e veloce, ha lasciato un vuoto, 
difficile da colmare, all’interno della nostra Comunità.
Grazie Giulia!!!!

Una parrocchiana di Mocasina



Le ricordiamo

85

_______
La Zia Giulia
Raccontare della mia zia ora, dopo la sua morte, ha grande 
significato per me, ma spero anche per chi leggerà i miei pen-
sieri. L’incontro con le persone lascia sempre un segno. Per 
me, ora, vuol dire raccogliere ciò che la sua vita mi ha insegna-
to, alcune cose belle che ho goduto, ciò che può aver senso e 
mi può aiutare nel mio prossimo cammino, lasciando da parte 
i suoi limiti. 
Giulia è stata anche una zia, ma che cosa ha significato per me 
avere una zia Figlia di S. Angela?
Da piccola non riuscivo a capire cosa volesse dire, era la zia 
che stava con lo zio Don Natale. Dopo la morte dello zio 
qualcosa è cambiato, lei ha cercato di affrontare il grande 
dolore della perdita del suo giovane fratello con l’impegno 
all’interno del suo ordine e non solo. Era come se fosse ini-
ziata una nuova fase della sua vita, sempre impegnatissima.                                                                        
Con lei ho avuto modo di conoscere Sant’Angela Merici e 
molte consorelle, alcuni nomi e visi erano, infatti, diventati 
molto famigliari.
È sempre stata molto brava a narrare e quando raccontava la 
vita di Sant’Angela, rimanevo incantata. Lei conosceva la vita 
di molti santi e per tante occasioni aveva degli esempi, tratti 
dalle loro vite, da raccontare, come risposte a dubbi e proble-
mi. Mi ha sempre colpito che non ha mai messo i santi prima 
di Dio e ci teneva a precisarlo.
Ho sempre condiviso la sua scelta vocazionale, vivere la pro-
pria consacrazione nel mondo. Certo per  molti anni c’è stata 
poco in famiglia e nella comunità di Mocasina, la sua missione, 
in quegli anni, era in altri luoghi, “altri” erano la sua comunità.
Negli ultimi anni, invece abbiamo avuto modo di stare più 
tempo insieme, di conoscerci di più, perché condividevamo la 
stessa casa e ci si aiutava.



Le ricordiamo

86

Se penso alla zia, mi vengono queste parole: libertà, fedel-
tà, determinazione. 
Libertà, un aspetto che mi ha sempre molto affascinato. Lei 
non solo era molto autonoma in tutte le cose, difficilmente 
chiedeva, era come se sapesse sempre cosa fare, se non 
lo sapeva, approfondiva e studiava. Conosceva tantissime 
persone. Aveva quella serenità di cuore che le permetteva 
di rivolgersi a chiunque, di vedere nell’altro una persona 
da amare e da far crescere indipendentemente dalla prove-
nienza, dal ceto sociale o dal grado ecclesiale. Dava consi-
gli, a volte anche duri richiami, ma sempre con un intento 
educativo. 
Quella libertà del cuore che sicuramente le veniva dalla pre-
ghiera, sempre molto assidua, dalla meditazione, ma so-
prattutto dalla Fedeltà al Vangelo, alla Chiesa e alla sua 
scelta vocazionale. Questi erano la sua luce: la Parola di Dio 
e l’insegnamento della Chiesa.
La sua vita da “consacrata nel mondo” si toccava con mano 
in tutto ciò che faceva o diceva, la sua è stata proprio una 
vita “illuminata” e “offerta”, priva di condizionamenti este-
riori.  Quel che possedeva era condiviso. In merito agli abiti 
ho un ricordo di quando tanti anni fa ci invitava a vestir-
ci bene per andare alla S. Messa della domenica, “come 
quando andate a una festa”; era l’unico giorno in cui la ve-
devi con il suo tailleur, ovviamente sempre lo stesso. 
La sua determinazione, credo che l’abbiamo conosciuta 
tutti. Aveva sempre tante idee, tante proposte, tante batta-
glie da portare avanti. Ha sempre vissuto le sue scelte con 
tenacia e coraggio. Non sapremo mai quanti ruoli ha rico-
perto o a quanti gruppi ha preso parte perché viveva questi 
impegni con discrezione.
Certo sappiamo quanto ci tenesse al suo Ordine, le Figlie 
di S. Angela e alle Famigliari del clero.  Il suo impegno nel 



Le ricordiamo

87

loro interno è stato un grande esempio di quanto può fare 
la donna nella Chiesa. 
Anche la decisione di ritirarsi dagli impegni, credo sia stata 
una scelta meditata, però non si è mai ritirata dal rapporto 
con le persone, le custodiva nel suo cuore. Anche se stava 
prevalentemente a casa, il contatto con le persone avveniva 
telefonicamente o attraverso messaggi, il suo telefono e il 
suo computer non conoscevano pause.
Nell’ultimo mese di vita è stato difficile comunicare con lei 
per via della maschera di ossigeno, ma lei non demordeva, 
ha voluto un notes per scrivere quel che voleva dirci. Ha 
voluto votare per l’elezione della superiora ed essere infor-
mata sulla salute di Papa Francesco, anche lui malato. Era 
anche un po’ arrabbiata perché aveva momenti di ripresa e 
poi di ricaduta. Non voleva che i suoi nipoti si disturbassero 
per lei, anche se aveva molto piacere che qualcuno di noi 
fosse lì.
Negli ultimi giorni aveva capito, meglio di noi, che era alla 
fine. Le abbiamo detto che il Papa si era ripreso e che lei 
doveva tener duro perché noi avevamo ancora bisogno di 
lei, la sua risposta fu un sorriso e queste parole “io sono 
pronta”. 
La sua fedeltà a Dio fino alla fine!

Roberta Salodini



Le ricordiamo

88

MARGHERITA LANCINI

Nata a Rovato il 1 luglio 1940
Consacrata nel 1976
Deceduta il 17 maggio 2025

_______
Faceva parte del gruppo delle Congregazioni di Rovato per 
noi era una amica e sorella dal cuore buono e generoso! La sua 
presenza era di armonia e pace proprio come vuote Sant'An-
gela! Vi prego che siate concordi e unite insieme! Così era la 
presenza di Margherita insieme alla sua semplicità che la ca-
ratterizzava frutto del suo cuore schietto e sincero! Ha amato 
tanto la Compagnia tanto da non disattendere alcun incontro 
venisse proposto!
Ha prestato servizio per parecchio tempo a Casa Girelli a Ma-
rone sempre attenta e servizievole ai bisogni delle sorelle! La 
sua condotta virtuosa mi ha lasciato un esempio da imitare e 
ringrazio il cielo per averla avuta come sorella in Cristo! Docile 
e ubbidiente di carattere socievole donna di tanta Preghiera! 
Le ordinarie attività della vita quotidiana sono state il luogo 
della sua missione! Con la sua vita ha illuminato la nostra vita! 
Quanta riconoscenza ha sempre dimostrato al Signore per il 
dono della consacrazione! Il suo stile si esprimeva nella capa-
cità di accoglienza e ascolto!
Ringrazio Margherita per la sua presenza per la sua amicizia 
perla sua Preghiera

Annamaria



89

Indice

Conferma di elezione	 pag. 3 
Omelia del Vescovo 	 pag. 4

Saluto iniziale della Superiora 
Giuseppina Pelucchi	 pag. 9

La parola del Superiore 
Rintervento all'assemblea di fine maggio 2025
Mons. Gaetano Fontana	 pag. 11 

La parola del Superiore 
Intervento all'assemblea di fine maggio 2025	 pag. 15 
Sant’Angela Merici 
Sr. Maria degli Angeli	 pag. 20 

Spiritualità
Gesù e la preghiera	 pag. 22
Il Padre nostro	 pag. 29
L’amico importuno e il pane quotidiano	 pag. 35
Il Padre misericordioso e la remissione dei peccati	 pag. 45
La vedova e il giudice	 pag. 52
Il fariseo e il pubblicano	 pag. 58
La parabola del fico e l'avvicinarsi del Regno	 pag. 65
Grazie fra Marco!!!	 pag. 71

Formazione
Corso di Esercizi anno 2025	 pag. 72
Programma di formazione	 pag. 23

Tra noi
Notizie dal Rwanda	 pag. 78

Le ricordiamo
Giulia Salodini	 pag. 82
Margherita Lancini	 pag. 88
	

Indice



Finito di stampare da Com&Print srl - Brescia
nel mese di ottobre 2025.

La maggior parte delle immagini sono tratte dal web.






